

# كتبة الماء

عباس محمد العقاد

طبعة جديدة منقحة



اسم الكتاب: عبقرية الإمام  
المؤلف: عباس محمود العقاد  
إشراف عام: داليا محمد إبراهيم  
تاريخ النشر: الطبعة الثامنة - أكتوبر 2006م.  
رقم الإيداع: 2003 / 10053  
ISBN 977-14-2298-7 الترقيم الدولي:

الإدارة العامة للنشر: 21 ش. أحمد عرابي، المهندسين، الجيزة  
ت: 02(3466434) فاكس: 02(3472964) من.ب: 21 إيميل:  
البريد الإلكتروني للإدارة العامة للنشر: Publishing@nahdetmistr.com

المطباع: 88 المثلثة الصناعية الرابعة - مدينة السادس من أكتوبر  
ت: 02(8330289) - 02(8330287) - فساكس: 02(8330296)  
البريد الإلكتروني للمطباع: Press@nahdetmistr.com

مركز التوزيع الرئيسي: 18 ش. كامل صدقي - الفجالة -  
القاهرة - ص. ب: 96 الفجالة - القاهرة.  
ت: 02(5983395) - 02(5983395) - فساكس: 02(5983395)

مركز خدمة العملاء: الرقم المجاني: 08002226222  
البريد الإلكتروني لادارة البيع: Sales@nahdetmistr.com

مركز التوزيع بالإسكندرية: 408 طريق الحرية (رشدى)  
ت: 03(5462090)  
مركز التوزيع بالمنصورة: 47 شارع عبد السلام عارف  
ت: 090(2259675)

موقع الشركة على الانترنت: www.nahdetmistr.com  
موقع البيع على الانترنت: www.enahda.com



احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/CD)  
وتقنط بأفضل الخدمات عبر موقع البيع  
[www.enahda.com](http://www.enahda.com)

جميع الحقوق محفوظة © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع  
لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية  
أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشر.

## تقديم

فى كل ناحية من نواحي النفوس الإنسانية ملتقي بسيرة على بن أبي طالب رضوان الله عليه..

لأن هذه السيرة تخاطب الإنسان حيثما اتجه إليه الخطاب البلigh من سير الأبطال والعظماء، وتثير فيه أقوى ما يثيره التاريخ البشري من ضروب العطف وموقع العبرة والتأمل.

فى سيرة ابن أبي طالب ملتقي بالعاطفة المشبوبة والإحساس المتصلع إلى الرحمة والإكبار.. لأن الشهيد أبو الشهداء، يجرى تاريخه وتاريخ أبنائه فى سلسلة طويلة من مصارع الجهاد والهزيمة، ويتراءون للمتتبع من بعيد واحدا بعد واحد شيوخا جلهم وقار الشيب ثم جلهم السيف الذى لا يرحم، أو فتيانا عولجوا وهم فى نضرة العمر يحال بينهم وبين متع الحياة، بل يحال بينهم أحيانا وبين الزاد والماء، وهم على حياض المنية جياعا فلما.. وأوشك الألم لمصرعهم أن يصبح ظواهر الكون بصبغتهم وصبغة دمائهم، حتى قال شاعر فيلسوف كأبى العلاء لا يظن به التشيع، بل ظلت بإسلامه الظنو:

وعلى الأفق من دماء الشهيد      ين على ونجله شاهدان  
فهم فى أواخر الليل فجرا      ن، وفي أولياته شفقان

وهذه غاية من امتزاج العاطفة بتلك السيرة قلما تبلغها فى سير الشهداء غاية، وكثيراً ما تتغطش إليها سائر الأمم فى قصص الفداء التى عمرت بها تواریخ الأديان..

وفى سيرة ابن أبي طالب ملتقي بالخيال حيث تحلق الشاعرية الإنسانية فى الأجراء أو تغوص فى الأغوار.. فهو الشجاع الذى نزعـت به الشاعرية الإنسانية منزعـ الحقيقة ومنزعـ التخيـل، واشترك فى تعظيمـه شهود العيان وعشاق الأعاجـب.. ألم يحارب المردة فى فلوـاتـها؟.. ألم يخلقـ له الروـاة أندادـا من

المناجزين والمباززين لم يخا لهم الله؟.. ألم يستصغر عليه المحبون الغالون في الحب أن يصرع من عرضا من خصومه فأنشئوا له من الخصوم المغلوبين من لم يعرفهم ولم يعرفوه؟.. ألم يوشك من وصفوه ووصفوا وقعا وفتاته أن يلحوه بأبطال الأساطير وهو هو أصدق الأبطال في أصدق مجال.

وتلتقي سيرته . عليه رضوان الله . بالفکر كما تلتقي بالخيال والعاطفة: لأنه صاحب آراء في التصوف والشريعة والأخلاق سبقت جميع الآراء في الثقافة الإسلامية، ولأنه أحجى الخلفاء الراشدين أن يعد من أصحاب المذاهب الحكيمية بين حكماء العصور، ولأنه أوتي من الذكاء ما هو أشبه بذكاء الباحثين المنقبين منه بذكاء الساسة المتغلبين، فهو الذكاء الذي تحسه في الفكرة والخاطرة قبل أن تحسه في نتيجة العمل وجري الأمور.

وللذوق الأدبي - أو الذوق الفني - ملتقي بسيرته كملتقى الفكر والخيال والعاطفة: لأنه رضوان الله عليه كان أديباً بلغاً له نهج من الأدب والبلاغة يقتدي به المقددون، وقسط من الذوق مطبوع يحمده المتذوقون، وإن تطاولت بيته وبينهم السنون. فهو الحكيم الأديب، والخطيب المبين، والمنشي الذي يتصل إنشاؤه بالعربية ما اتصلت آيات الناثرين والناظمين..

وللنفس الإنسانية نواحيها الكثيرة غير نواحى العطف والتخييل والتفكير، وتذوق الحسن الجميل من التعبير.

فمن نواحيها الكثيرة ناحية لم تنقطع قط في زمن من الأزمان، وهي ناحية الخلاف بين الطبائع والأذهان، أو ناحية الخصومة الناشبة أبداً على رأي من الآراء، أو حق من الحقوق، أو وطن من الأوطان.

فقد يفتر العقل والذوق بعض حين، وقد يفتر الخيال والعاطفة بعض حين، ولكن الذي لم يفتر قط ولا نحاله يفتر في حين من الأحيان خصم العقول وجدل الألسنة واختلاف المختلفين وتشيع المتشيعين.

وإن ما هنا للمجال الرغيب والملتقى القريب في سيرة هذا الإمام الأوحد التي لا تشبهها سيرة في هذه الخاصة بين شتى الخواص، وهو رضوان الله عليه قد قال في ذلك أوجز مقال حين قال:

«ليحبني أقوام حتى يدخلوا النار في حبى، ويبغضنى أقوام حتى يدخلوا النار في بغضى».. أو حين قال: «يهلك فى رجلان: محب مفرط بما ليس فى وبغض يحمله شتآنى على أن يبهتني».

وصدق الإمام الكريم فى غلو الطرفين من محببىه ومن مبغضيه، فقد بلغ من حب بعضهم إياه أن رفعوه إلى مرتبة الآلهة المعبودين، وبلغ من كراهة بعضهم إياه أن حكموا عليه بالمروق من الدين: هنا الروافض الغلاة يعبدونه وينهاهم عن عبادته فلا يطاعونه.. ويستتببهم فيصرون على الكفر أى إصرار، ويأمر بإحراقهم فيقولون لهم يساقون إلى الحفيرة الموقدة: إنه الله وإنه هو الذي يعذب بالنار!.. وهناك الخارج الغلاة يعلنون كفره ويطلبون منه التوبية إلى الله عن عصيانه.. ويسبوه على المنابر كما سبه خصومه الأمويون الذين خالفوهم في العقيدة ووافقوهم على السباب..

ميدان من ميادين الملاحاة لم يتسع قط ميدان متسعه في تواريخ الأبطال المعرضين للحب والبغضاء: يقول أناس: إله.. ويقول أناس: كافر مطرود من رحمة الله!..

وناحية أخرى من نواحي النفس الكثيرة تلقيها سيرة الإمام في أكثر من طريق: وتلك هي ناحية الشكوى والتمرد أو ناحية الشوق إلى التجديد والإصلاح..

فقد أصبح اسم على علمًا يلتف به كل مغصوب، وصيحة ينادي بها كل طالب إنصاف، وقامت باسمه الدول بعد موته: لأنه لم تقم له دولة في حياته. وجعل الغاضبون على كل مجتمع باع، وكل حكومة جائرة يلوذون بالدعوة العلوية كأنها الدعوة المرادفة لكلمة الإصلاح، أو كأنها المنفس الذي يستروح إليه كل مكظوم.. فمن نازع في رأى، ففي اسم على شفاء لنوازع نفسه، ومن ثار على ضيم ففي اسم على حافز لثورته ومرضاة لغضبه، ومن واجه التاريخ العربي بالعقل أو بالذوق أو بالخيال أو بالعاطفة فهناك ملتقي بينه وبين على في وجه من وجوهه، وعلى حالة من حالاته. وتلك هي المزية التي انفرد بها تاريخ الإمام بين تواريχ الأنمة الخلفاء، فأصبحت بينه وبين قلوب الناس وشائعات تخلقها الطبيعة الأدمية إن قصر في خلقها التاريخ والمورخون.

وكل ملتقى من هذه الملتقىات يدع الكاتب في حذر ما بعده من حذر؛ لأن اشتباك العوامل النفسية يزيد صعوبة الباحث عن نفس من النفوس، ولا ينقصها أو يتول بها إلى البساطة والوضوح، وكلما قلت هذه العوامل وانحصرت في ناحية من النواحي سهل الخلوص إلى مقطع الحق فيها. فالبطل الذي يلتقي بالفكرة وحده أسهل من البطل الذي يلتقي بالفكرة والعاطفة، وإن هذا لأسهل من الذي يلتقي بالفكرة والعاطفة والخيال، وكل أولئك أسهل من يلتقي في ألف سنة مقوالية بدخائل النفوس جميعاً من طموح إلى المثل الأعلى، أو حرص على الملاحة، أو شغف بالبلاغة أو رياضة على التقوى، مزيداً على التخيل والشعور والتفكير.

لهذا نعلم غير متربدين في علمنا أن واجبنا في «عقيرية الإمام» مرسوم للغاية والطريق، وهو واجب التبسيط والقصد إلى الخطة الوسطى، وفي علمنا بهذا بعض التيسير، وإن لم يكن فيه كل التيسير، نرجع «عقيرية الإمام» إلى الحقيقة الوسطى.

نرجع من عشرين طريقاً إلى بداية واحدة؛ لأن الطريق الواحدة لا تؤدي إليها أقرب أداء.. وحسبنا أننا عرفنا ضرورة الرجوع من كل هذه الطرق إلى تلك البداية المقصودة فعلى بركة الله..

عبدالله محمد العقاد

## صفاته



المشهور عن على كرم الله وجهه أنه كان أول هاشمي من أبوين هاشميين.. فاجتمعت له خلاصة الصفات التي اشتهرت بها هذه الأسرة الكريمة وتقاريب سماتها وملامحها في كثير من أعلامها المقدمين، وهي في جملتها النبل والأيد الشجاعة والمروءة والذكاء، عدا المأثور في سماتها الجسدية التي تلاقت أو تقاربت في عدة من أولئك الأعلام.

فهو ابن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف، وأمه فاطمة بنت أسد بن هاشم بن عبد مناف.

وقيل: إن اسمه الذي اختارت له أمه: حيدرة باسم أبيها أسد، والحيدرة هو الأسد.. ثم غيره أبوه فسماه عليا وبه عرف واشتهر بعد ذلك..

وكان على أصغر أبناء أبيه، وأكبر منه جعفر وعقيل وطالب، وبين كل منهم وأخيه عشر سنين.

قيل: إن عقيلاً كان أحب هؤلاء الإخوة إلى أبيه، فلما أصاب القحط قريشاً وأهاب رسول الله عليه السلام بعميه حمزة والعباس أن يحملوا ثقل أبي طالب في تلك الأزمة جاءوه وسألوه أن يدفع إليهم ولده ليكتفوا أمرهم، فقال: دعوا عقيلاً وخذدا من شتم. فأخذ العباس طالباً وأخذ حمزة جعفراً وأخذ النبي عليه السلام علياً كما هو مشهور. فعوضه إيثار النبي بالحب عن إيثار أبيه، ولكنه عرف هذا الإيثار في طفولته الأولى فكان سابقة باقية الأثر في نفسه على ما يبدو من أطوار حياته التالية، وجاءت لهذه السابقة لواحقها الكثيرة على توقع واستعداد فتعود لا يفوته الحق والتفضيل وهو يدرج في صباحه.

وريماً صبح من أوصاف على في طفولته أنه كان طفلاً مبكراً النماء سابقاً لأنداده في الفهم والقدرة؛ لأنَّه أدرك في السادسة أو السابعة من عمره شيئاً من الدعوة النبوية التي يدق فهمها والتنبه لها على من كان في مثل هذه السن

المبكرة. فكانت له مزايا التبشير في النماء كما كانت له أعباءه ومتاعبه التي تلازم أكثر المبكرین، ولا سيما المولودين منهم فيشيخوخة الآباء..

ونشأ رضي الله عنه رجلاً مكين البنيان في الشباب والكهولة، حافظاً لتكوينه المكين حتى ناهز الستين..

قال واصفوه وهو في تمام الرجولة: إنه كان رضي الله عنه ربيعة أميل إلى القصر، آدم . أى أسمراً . شديد الأدمة، أصلع مبيض الرأس واللحية طويلاً، ثقيل العينين في دفع وسعة، حسن الوجه واضح البشاشة، أغيد كأنما عنقه إبريق فضة، عريض المنكبين لهما مشاش كمشاش<sup>(١)</sup> السبع الضارى لا يتبيّن عضده من ساعده قد أدمجت إداماجاً . وكان أبجر . أى كبير البطن . يميل إلى السمنة في غير إفراط، ضخم عضلة الساق دقيق مستدقها، ضخم عضلة الذراع دقيق مستدقها، شتن الكفين، يتكتفاً في مشيته على نحو يقارب مشية النبي، ويقدم في الحرب فيقدم مهرولاً لا يلوى على شيء.

وتدل أخباره . كما تدل صفاته . على قوة جسدية بالغة في المكانة والصلابة على العوارض والأفات . فربما رفع الفارس بيده فجلد به الأرض غير جاهد ولا حافل، ويمسك بذراع الرجل فكانه أمسك بنفسه فلا يستطيع أن يتنفس، واستهر عنه أنه لم يصارع أحداً إلا صرّعه، ولم يبارز أحداً إلا قتلها، وقد يزحزح الحجر الضخم لا يزحزحه إلا رجال، ويحمل الباب الكبير يعيي بقلبه الأشداء، ويصبح الصيحة فتنخلع لها قلوب الشجعان.

ومن مكانة تركيبه رضي الله عنه أنه كان لا يبالي الحر والبرد، ولا يحفل الطوارئ الجوية في صيف ولا شتاء، فكان يلبس ثياب الصيف في الشتاء وثياب الشتاء في الصيف، وسئل في ذلك فقال: «إن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بعث إلى وأنا أرمد العين يوم خبيث، فقلت: يا رسول الله: إني أرمد العين. فقال: اللهم أذهب عنه الحر والبرد، فما وجدت حرًا، ولا بردًا منذ يومئذ...».

\* \* \*

(١) المشاش: رأس العظم.

ولا يفهم من هذا أنه رضوان الله عليه كان معدوم الحس بالحر والبرد بالغا ما بلغت بهما القساوة والإيذاء. فقد كان يرعد للبرد إذا اشتد ولم يتخذ له عدة من دثار يقيه. قال هرون بن عنترة عن أبيه: دخلت على علي بالخورنق وهو في فصل شتاء وعليه خلق قطيفة وهو يرعد فيه. فقلت: يا أمير المؤمنين، إن الله قد جعل لك ولاهك في هذا المال نصيبا وأنت تفعل هذا بنفسك؟.. فقال: والله ما أرزوك شيئا، وما هي إلا قطيفتي التي أخرجتها من المدينة.

فليس هو انعدام حس بالصيف والشتاء، إنما هي مناعة قوية خصت بها بيته، لم يخص بها معظم الناس.

وكان إلى قوته البالغة، شجاعا لا ينهض له أحد في ميدان مناجزة، فكان لجرأته على الموت لا يهاب قرنا من الأقران بالغا ما بلغ من الصولة ورهبة الصيت، واجتراً وهو فتى ناشئ على عمرو بن ود فارس الجزيرة العربية الذي كان يقوم بألف رجل عند أصحابه وعند أعدائه، وكانت وقعة الخندق فخرج عمرو مقنعا في الحديد ينادي جيش المسلمين: من يبارز.. فصاح على: أنا له يا نبئ الله.. قال النبي عليه إشراق عليه: إنه عمرو.. اجلس.. ثم عاد عمرو ينادي: لا رجل يبرز؟.. وجعل يؤمنهم قائلا: أين جنكم التي زعمتم أنكم داخلوها إن قتلتم؟.. أفلأ تبرزون إلى رجال؟.. فقام على مرة بعد مرة وهو يقول: أنا له يا رسول الله، ورسول الله يقول له مرة بعد مرة: اجلس.. إنه عمرو، وهو يجيئه: وإن كان عمرًا.. حتى أذن له فمشي إليه فرحا بهذا الإذن الممنوع كأنه الإذن بالخلاص.. ثم نظر إليه عمرو فاستصغره وأنف أن يناجره وأقبل يسأله: من أنت؟.. قال ولم يزد: أنا على.. قال: ابن عبد مناف؟.. قال: ابن أبي طالب.. فأقبل عمرو عليه يقول: يا ابن أخي.. من أعمامك من هو أحسن، وإنى أكره أن أهريق دمك، فقال له على: لكنني والله لا أكره أن أهريق دمك.. فغضض عمرو وأهوى إليه بسيف كما قال واصفوه كأنه شعلة نار، واستقبل على الضربة بدرنته فقدمها السيف وأصاب رأسه، ثم ضربه على على حبل عاتقه فسقط ونهض، وسقط ونهض، وثار الغبار، فما انجلى إلا عن عمرو صريعا وعلى يجار بالتكبير.

وكأنما كانت شجاعته هذه القضاء الحتم الذي لا يؤسى على مصابه؛ لأنَّه أحجى المصابين، وأقلها معابة لا يدفع.. فكانت أخت عمرو بن ود تقول على سبيل التأسي بعد موته:

لو كان قاتل عمرو غير قاتله  
بكنته أبداً مادمت في الأبد  
لكن قاتله من لا نظير له  
وكان يدعى أبوه ببيضة البلد

• • •

فكانت شجاعته من الشجاعات النادرة التي يشرف بها ومن يصيّب بها ومن يصاب..

ويزيدوها تشريفاً أنها ازدانت بأجمل الصفات التي تزيّن شجاعة الشجعان الأقوباء.. فلا يعرف الناس حلية للشجاعة أجمل من تلك الصفات التي طبع عليها على بغير كلفة ولا مجاهدة رأى. وهي التورع عن البغي، والمرءة مع الخصم قوياً أو ضعيفاً على السواء، وسلامة الصدر من الضغف على العدو بعد الفراغ من القتال.

فمن تورعه عن البغي، مع قوته البالغة وشجاعته النادرة، أنه لم يبدأ أحداً قط بقتال وله مندوحة عنه، وكان يقول لابنه الحسن: «لا تدعون إلى مبارزة. فإن الداعي إليها باع والباغي مصروع»..

وعلم أن جنود الخوارج يفارقون عسكره ليحاربوه، وقيل له: إنهم خارجون عليك فبادرهم قبل أن يبادروك، فقال: «لا أقاتلهم حتى يقاتلوني. وسيفعلون!...». وكذلك فعل قبل وقعة الجمل، وقبل وقعة صفين، وقبل كل وقعة صفت أو كبرت ووضح فيها عداء العدو أو غمض: يدعوهم إلى السلم وينهى رجاله عن المبادأة بالشر، فما رفع يده بالسيف قط إلا وقد بسطها قبل ذلك للسلام.

كان يعظ قوماً فبهرت عزته بعض الخوارج الذين يكفرون به فصاح معجباً بإعجاب الكاره الذي لا يملك بغضه ولا إعجابه: قاتله الله كافراً ما أفقهه.. فوثب أتباعه ليقتلواه، فنهاهم عنه، وهو يقول: إنما هو سبب أو عفو عن ذنب.

وقد رأينا أنه قال لعمرو بن ود: إني لا أكره أن أهريق دمك.. ولكنه على هذا لم يرحب في إهراق دمه إلا بعد يأس من إسلامه ومن تركه حرب المسلمين.. فعرض

عليه أن يكف عن القتال فأنف، وقال: إذن تتحدث العرب بغرارى، وناشده: يا عمرو، إنك كنت تعاهد قومك ألا يدعوك رجل من قريش إلى خلتين إلا أخذت منه إحداهما، قال: أجل، قال: فإبى أدعوك إلى الإسلام أو إلى النزال، قال: ولم يا بن أخي؟.. فوالله ما أحب أن أقتلك.. فلم يكن له بد بعد ذلك من إحدى اثنتين: أن يقتله أو يقتل على يديه.

وعلى ما كان بينه وبين معاوية وجنبوه من اللدد في العداء لم يكن ينزاهم ولا يأخذ من ثاراته وثارات أصحابه عندم إلا بمقدار ما استحقوه في موقف الساعة: فاتفق في يوم صفين أن خرج من أصحاب معاوية رجل يسمى كريز بن الصباح الحميري فصاح بين الصفين: من يبارز؟.. فخرج إليه رجل من أصحاب على فقتله ووقف عليه ونادى: من يبارز؟.. فخرج إليه آخر فقتله وألقاه على الأول، ثم نادى: من يبارز؟.. فخرج إليه الثالث فصنع به صنيعه بصاحبيه، ثم نادى رابعة: من يبارز؟.. فأحجم الناس ورجع من كان في الصف الأول إلى الصف الذي يليه، وخاف على أن يشيع الرعب بين صفوفه فخرج إلى ذلك الرجل المدل بشجاعته وبأسه فصرعه، ثم نادى نداء حتى أتم ثلاثة صنع بهم صنيعه بأصحابه، ثم قال مسمعا الصحف: يا أيها الناس، إن الله عز وجل يقول: ﴿الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحَرَمَاتُ قَصَاصٌ﴾، ولو لم تبدئونا ما بدأناكم.. ثم رجع إلى مكانه.

أما مروءته في هذا الباب فكانت أندر بين ذوى المروءة من شجاعته بين الشجعان، فأبى على جنده وهم ناقمون أن يقتلوا مدبرا أو يجهزوا على جريح أو يكشفوا سترا أو يأخذوا مالا، وصلى في وقعة الجمل على القتلى من أصحابه ومن أعدائه على السواء، وظفر بعد الله بن الزبير ومروان بن الحكم وسعيد بن العاص وهم ألد أعدائه المؤلبين عليه فعوا عنهم ولم يتعقبهم بسوء، وظفر بعمرو بن العاص وهو أخطر عليه من جيش ذى عدة فأعراض عنه وتركه ينجو بحياته حين كشف عن سوأته اتقاه لضربيته.. وحال جند معاوية بينه وبين الماء في معركة صفين وهو يقولون له: ولا قطرة حتى تموت عطشا.. فلما حمل عليهم وأجلهم عنه سوغ لهم أن يشربوا منه كما يشرب جنده، وزار السيدة عائشة بعد وقعة الجمل فصاحت به صفية أم طلحة الطلحات: أبitem الله منك أولادك كما أبitemت

أولادى. فلم يرد عليها شيئا، ثم خرج فأعادت عليه ما استقبلته به فسكت ولم يرد عليها، قال رجل أغضبه مقالها: يا أمير المؤمنين. أتسكت عن هذه المرأة وهى تقول ما تسمع؟.. فانتهرو وهو يقول: ويحكم؟.. إنما أمرنا أن نكف عن النساء وهن مشرفات أفلأ نكف عنهن وهن مسلمات؟.. وإنه لفى طريقه إذ أخبره بعض أتباعه عن رجلين ينالان من عانشة فأمر بجلدهما مائة جلدة. ثم ودع السيدة عانشة أكرم وداع وسار فى ركبها أميالا وأرسل معها من يخدمها ويحف بها. قيل إنه أرسل معها عشرين امرأة من نساء عبد القيس عممهن بالعمائم وقلدهن بالسيوف.. فلما كانت ببعض الطريق ذكرته بما لا يجوز أن يذكر به وتأفت وقالت: هتك سترى برجاله وجنده الذين وكلهم بي.. فلما وصلت إلى المدينة ألقى النساء عمامتهن وقلن لها: إنما نحن نسوة.

وكانت هذه المروءة سنته مع خصومه، من استحق منهم الكرامة ومن لم يستحقها، ومن كان فى حرمة عانشة رضى الله عنها ومن لم تكن له حرمة، وهي أشد مروءة عرفت من مقاتل فى وغير القتال..

وتعدلها فى النبل والندرة سلامه صدره من الضفن على أعدى الناس له وأضرهم به وأشهرهم بالضفن عليه. فنهى أهله وصحابه أن يمثلوا بقاتلاته، وأن يقتلوا أحدا غيره، ورثى طلحة الذى خلع بيته وجمع الجموع لحربيه رثاء محزون يفيض كلامه بالألم والمودة، وأوصى أتباعه ألا يقاتلوا الخوارج الذين شقوا صفوفه وأفسدوا عليه أمره وكانوا شرًّا عليه من معاوية وجنده: لأنه رآهم مخلصين وإن كانوا مخطئين وعلى خطئهم مصرئين..

\* \* \*

وتقرن بالشجاعة. ولا سيما شجاعة الفرسان المقاتلين بأيديهم. صفة لازمة لها متممة لعملها قلما تنفصل عنها وكأنها الشجاعة أشبه شيء بالنضح للماء، أو بالإشعاع للنور، فلا تكون شجاعة الفروسية إلا كانت معها تلك الصفة التي نشير إليها، وهي صفة «الثقة» أو «الاعتذار» أو الادراك بالهيبة والتهليل على الخصوم ولا سيما فى مواقف النزال وقد يسمىها بعض الناس زهوا وليس هى به ولا هي من معدنه وسمته، وإن شابهته فى بعض العلامح والألوان.

فالزهو المذموم فضول لا لزوم له ولا خير فيه، وهو لون خادع قد يوجد مع الضعف كما يوجد مع القوة، وقد يبدو على الجبان كما يبدو على الشجاع..

أما هذا الاعتزاز الذى نشير إليه، أو هذه الثقة التى تظهر لنا فى صورة الاعتزاز، فهى جزء من شجاعة الفارس المقاتل لا يستغنى عنه ولا يزال متصلًا بعمله فى مواجهة خصومة، وهو عرض للقوة يساعد الفارس فى إرهاب عدوه وأضعاف عزيزة من يتصدى لحربيه.. مثله هنا كمثل العروض التى تعمد إليها الجيوش لإعلان بأسها وتخويف الأعداء من الاستخفاف بها والهجوم عليها. فهو كالشجاعة أداة ضرورية من أدوات القتال لا تنفصل عنها، وليس كل ما فيها ضربا من الخيال يرضى به الشجاع غروره ويتيه به فى غير حاجة إلى التيه.

ولهذا تحمس الناس للفخر العسكري من قديم الزمن وعهده وتحدثوا به وتناقلوه، فسمحوا للفارس . بل لعلمهم أو جبوا عليه . أن يروغ من خصميه بالفخر المرعب إذ يتقدم لنزاله، وأن يلاقيه وهو ينشد الأشعار فى ذكر وقعته والتهديل بضرباته والإشادة بغزواته، وعلموا أنهم . وقد احتاجوا إلى شجاعته . محتاجون كذلك إلى فخره وحماسته وإيقاع الرعب فى جنان قرنه، فشاعت قصائد الفخر والحماسة كما شاعت قصائد الحب والمناجاة، وهى أحب القصائد إلى القلوب.

\* \* \*

ومن تأصل هذه العادة فى الطبائع أنها تشاهد فى جميع الأحياء فطرة وارتجالا بغير اصطناع ولا تعمد، فلا نرى حيا من الأحياء الناطقة أو العجماء ينازل قرنا له إلا حاول ما استطاع أن يهوله بتكبير حجمه واستطالة قدره وائتمار نظره وتنفيش ريشه أو شعره، ويقف الإنسان مثل هذا الموقف فيطيل قامته ويزيل صدره ويدق بيده عليه ويقول بلسان حاله ما يقال باللسان، فإذا هو الفخر والحماسة، وإذا هو عنوان الثقة والإقدام..

هذه الصفة لازمة لفرسان العيadan، ولا سيما فرسان العصور الأولى الذين يقفون للقتال وجها لوجه، وينظر أحدهم إلى قرنـه وهو يهجم عليه.

وكانت هذه الصفة من صفات على رضى الله عنه، يفهمها من يريد أن يفهم ولا يضيق صدرا بفضله، وينكرها من ينفس عليه فيسمىـها الزهو أو يسمىـها

الجفوة والخيلاء. قال له قيس بن سعد بعد عزله من ولاية مصر: إنك والله ما علمت لتنظر الخيلاء.. ومر الزبير بن العوام مع رسول الله في بنى غنيم، فرأى رسول الله علياً على مقربيه منه فضحك له وضحك على يحييه. فقال الزبير: لا يدع ابن أبي طالب زهوه. قال رسول الله: إنه ليس به زهو، ولتقاتله وأنت له ظالم..

فليس هو بالزهو المكرور، ولكنها الشجاعة التي يمتلك بها الشجاع والثقة التي تتراءى مكشوفة في صراحتها واستقامتها: لأن صاحبها لم يتكلف مداراتها ولم يحس أنه يحتاج إلى مداراتها، وأنه لا يقصدها ولا يتعمد إبداءها..

\* \* \*

وقد كان مدار هذا الخلق في ابن أبي طالب على ثقة أصلية فيه لم تفارقه منذ حبا ودرج، وقبل أن يبلغ مبلغ الرجال. فما منعته الطفولة الباكرة يوماً أن يعلم أنه شيء في هذه الدنيا وأنه قوة لها جوار يركن إليه المستجير. ولقد كان في العاشرة أو نحوها يوم أحاط القروم القرشيون بالنبي عليه السلام يندروننه وينكرونه وهو يقلب عينه في وجههم ويسأل عن النصير ولا نصير.. لو كان بعلى أن يرتاع في مقام نجدة أو مقام عزيمة لارتفاع يومئذ بين أولئك الشيوخ الذين رفعتهم الوجاهة ورفعتهم آداب القبيلة البدوية إلى مقام الخشية والخشوع، ولكنه كان علياً في تلك السن الباكرة كما كان علياً وهو في الخمسين أو الستين.. فما تردد وهم مستهزئون أن يصبح صيحة الواثق الغضوب: أنا نصيرك.. فضحكوا منه ضحك الجهل والاستكبار، وعلم القدر وحده في تلك اللحظة أن تأييد ذلك الغلام أعظم وأقوم من حرب أولئك القرموم..

على هذا هو الذي نام في فراش النبي ليلة الهجرة، وقد علم، تأتمر به مكة كلها من قتل الرائد على ذلك الفراش.

وعلى هذا هو الذي تصدى لعمرو بن ود مرة بعد مرة والنبي يجلسه ويحذرهم العاقبة التي حذرها فرسان العرب من غير تحذير، يقول النبي: اجلس، إنه عمرو فيقول: وإن كان عمراً.. كأنه لا يعرف من يخاف ولا يعرف كيف يخاف، ولا يعرف إلا الشجاعة التي هو ممتلك بها واثق فيها في غير كلفة ولا اكتراط.

وتمكن هذه الثقة فيه لطول مراس الفروسيّة التي هي كما أسلفنا جزء منها وأداة من أدواتها.

وزادها تمكيناً حسد الحاسدين ولجاجة المنكريين، وكلامها خليق أن يعتزم  
المرء منه بثقة لا تخذل، وأنفة لا تلين. فمن شواهد هذه الثقة بنفسه أنه حملها  
من ميدان الشجاعة إلى ميدان العلم والرأي حين كان يقول: «اسألوني قبل أن  
تفقدوني، فوالذي نفسي بيده لا تسألوني في شيء فيما بينكم وبين الساعة، ولا  
عن فئة تهدى مائة وتضل مائة إلا أنبأتكم بناءً على وقائعها وسائقها، ومناخ  
ركابها ومحط رجالها».

ومن شواهدها أنه كان يقول والخارجون عليه يرجمونه بالمرroc: «ما أعرف  
أحداً من هذه الأمة عبد الله بعد نبينا غيري، عبدت الله قبل أن يعبده أحد من هذه  
الأمة تسع سنين».

وزاده اتهام من حوله معتصماً بالثقة بنفسه، فلما عتب عليه خصمٌ له طلحة  
والزبير أنه ترك مشورتهما قال: «نظرت إلى كتاب الله وما وضع لنا وأمرنا  
بالحكم به فاتبعته. وما استن النبي ﷺ فاقتديته. فلم أحتج في ذلك إلى رأيكما  
ولا رأي غيركما، ولا وقع حكم جهله فأستشيركما وأخوانى المسلمين، ولو كان  
ذلك لم أرغب عنكما ولا عن غيركما...».

وأبدى هذه الخليقة منه أنه كان رضى الله عنه لا يتكلف ولا يحتال على أن  
يتآلف، بل كان يقول: «شر الإخوان من تكلّف له» ويقول: «إذا احتمش المؤمن أخيه  
فقد فارقه»، فكان الذين ينتظرون منه الاصطناع والإرضاء يخطئون ما انتظروه،  
ولا سيما إذا هم انتظروه من أرزاق رعاياه وحقوقهم التي أوتمن إليها. فيحسبون  
أنها الجفوة البينة وأنه الزهو المقصود وما هو بهذا ولا بتلك.. إنما هي شجاعة  
الفارس بلوازمها التي لا تنفصل منها، وإنما هو امتعاض المغموم العسى ظلنا  
بمن حوله يتراءى على سجيته في غير مداراة ولا رباء. فما كان يتتكلّف إظهار تلك  
الخلائق زهوا كما يسمونه أو جفوة كما يحسبونها، بل كان قصاراه إلا يتتكلّف  
الإخفاء، فإذا التفت قاصداً إلى ما في نفسه فهو لا يقصد العجب ولا يرضاه، بل  
ينهى عنه ويشتد في اجتنابه، ويوصي من أحب. «إياك والإعجاب بنفسك والثقة  
بما يعجبك منها»... «واعلم أنه الإعجاب ضد الصواب، وأفة الألباب».

نعم كان ملاك الأمر في أخلاق على عليه السلام أنه كان لا يتتكلّف إظهار شيء  
ولا يتتكلّف إخفاء شيء ولا يقبل التكاليف حتى من مادحيه، فربما أفرط الرجل في

الثناء عليه وهو متهم عنده فلا يدعه حتى يعلن له طويته ويقول له: «أنا دون ما تقول وفوق ما في نفسك».

\* \* \*

وكانت قلة التكلف هذه توافق منه خليقته الكبرى من الشجاعة والباس والامتلاء بالثقة والمنعة. وكانت تسلك معه مسلك الحقيقة والمجاز على السواء. كأنه يعني ما يصنع وهو لا يعنيه، وإنما يجيء منه على البديهة كما تجيء الأشياء من معادنها: كان مثلاً يخرج إلى مبارزته حاسر الرأس ومبرازوه مقنعون بالحديد. أفعجib منه أن يخرج إليهم حاسر النفس وهم مقنعون بالحيلة والرياء؟.. وكان يغفل الخضاب أحياناً ويرسل الشيب ناصعاً وهو لا يحرم خضابه في غير ذلك من الأحيان. أفعجib منه، مع هذا، أن يقل اكتئاته لكل خضاب ساتراً ما ستر، أو كاشفاً ما كشف، من رأى وخلقة؟

بل كانت قلة التكلف هذه توافق منه خليقة أخرى كالشجاعة في قوتها ورسوخها.. أو هي قريبة للشجاعة في نفس الفارس النبيل وقلماً تفارقها، ونعني بها خليقة الصدق الصراح الذي يجترئ به الرجل على الضر والبلاء كما يجترئ به على المنفعة والنعماء. فما استطاع أحد قط أن يحصل عليه كلمة خالف فيها الحق الصراح في سلمه وحربه، وبين صحبه أو بين أعدائه، ولعله كان أحوج إلى المساندة بين النصراة مما كان بين الأعداء: لأنهم أرهقوه باللجاجة وأعنواه بالخلاف. فما عدا معهم قول الصدق في شدة ولا رخاء، حتى قال فيه أقرب الناس إليه: إنه رجل يعرف من الحرب شجاعتها ولكنه لا يعرف خدعتها. وكان أبداً عند قوله: «علامة الإيمان أن تؤثر الصدق حيث يضرك، على الكذب حيث ينفعك، وألا يكون في حديثك فضل على علمك، وأن تتقى الله في حديث غيرك»..

\* \* \*

وصدق في تقواه وإيمانه كما صدق في عمل يمينه ومقالة لسانه، فلم يعرف أحد من الخلفاء أزهد منه في لذة دنيا أو سبب دولة، وكان وهو أمير المؤمنين يأكل الشعير وتطحنه امرأته ببديها، وكان يختتم على الجراب الذي فيه دقيق الشعير فيقول: «لا أحب أن يدخل بطني ما لا أعلم».. قال عمر بن عبد العزيز وهو من أسرة أمينة التي

تبغض علياً وتخلق له السينات وتخفي ما توافر له من الحسنات: «أزهد الناس في الدنيا على بن أبي طالب». وقال سفيان: «إن علياً لم يبن آجرة على آجرة ولا لبنة على لبنة ولا قصبة على قصبة» وقد أبى أن ينزل القصر الأبيض بالكوفة إيثاراً للخصاص التي يسكنها الفقراء، وربما باع سيفه ليشتري بثمنه الكساء والطعام. وروى النضر بن منصور عن عقبة بن علقة قال: «دخلت على علي عليه السلام فإذا بين يديه لبَن حامض أذنني حموسته وكسر يابسة. فقلت: يا أمير المؤمنين، أتأكل مثل هذا؟.. فقال لي: يا أبا الجنوب، كان رسول الله يأكل أيس من هذا ويلبس أحسن من هذا. وأشار إلى ثيابه. فإن لم أخذ بما أخذ به خفت لا الحق به»..

وعلى هذا الزهد الشديد كان على رضي الله عنه أبعد الناس من كرازة طبع وضيق حظيرة وجفاء عشرة، بل كانت فيه سماحة يتبسط فيها حتى يقال دعاية، وروى عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال له: «للهم أبوك لولا دعاية فيك» وأنه قال لمن سأله في الاستخلاف: «ما أظن إلا أن يلى أحد هذين الرجلين: على أو عثمان. فإن ولی عثمان فرجل فيه لین، وإن ولی على ففيه دعاية، وأحرى به أن يحملهم على الطريق».

\* \* \*

وأغرق ابن العاص في وصف الدعاية فسمتها «دعاية شديدة»، وطفق يرددها بين أهل الشام ليقبح بها في صلاح الإمام للخلافة، وإنما نقول: إن ابن العاص أغرق في هذا الوصف، وإن الدعاية المعيبة لم تكن قط من صفاته؛ لأن تاريخ على وأقواله ونوارده مع صحبه وأعدائه محفوظة لدينا لا نرى فيها دليلاً على خلق الدعاية فضلاً عن الدليل على الإفراط فيه.. فإن كان لهذا الوصف أثر أجاز لعمر ابن الخطاب أن يذكره فربما كان مرجع ذلك أن علياً خلا من الشغل سنين عدة، فأعفاء الشغل الشاغل من صرامته وأسلمه حيناً إلى سماحته وأحاديث صحبه ومربييه فحسبت هذه الدعة من الدعاية البريئة ثم بالغ فيها المبالغون، ولم يثبتوها بقصة واحدة أو شاردة واحدة تجيز لهم ما تقولوه.

وقد كانت للإمام صفات ومزايا فكرية تناصي المشهور المتفق عليه من صفاته النفسية ومزاياه الخلقية. فاتفق خصومه وأنصاره على بلاغته، واتفقوا على علمه وفطنته، وتفرقوا فيما عدا ذلك من رأيه في علاج الأمور ودهائه في سياسة الرجال.

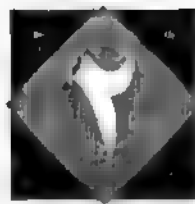
والحق الذي لا مراء فيه أنه كان على نصيب من الفطنة النافذة لا ينكره منصف، وأنه أشار على عمر وعثمان أحسن المشورة في مشكلات الحكم والقضاء، وأنه كان أشبه الخلفاء بالباحثين والمنقبين أصحاب الحكم ومذاهب التفكير وعنه أخذ الحكماء الذين شرعوا علم الكلام قبل أن يتطرق إليه علم فارس أو علم يونان.. وكان يفهم أخلاق الناس فهم العالم المراقب لخفايا الصدور ويشرحها في عظاته وخطبه شرح الأديب البيب..

إلى هنا متفق عليه لا يكثر فيه الخلاف، ثم يفترق الناس في رأيه رأيين وإن لم يكونوا من الشائنين المتحزبين، فيقول أناس: إنه كان على قسط وافر من الفهم والمشورة، ولكنه عند العمل لا يرى ما تقضي به الساعة الحازية ولا ينتفع بما يراه. ويقول أناس: بل هو الاضطرار والتجربة يقيدها ولا يقيدها أعداءه وإنهم لدونه في الفطنة والسداد، وهو رضى الله عنه قد اعتذر لنفسه بمشابهه من هذا العذر حين قال: «والله ما معاوية بأدهى مني، ولكنه يغدر ويفجر، ولو لا كرامته الغدر لكنت من أدهى الناس»..

\* \* \*

أما مقطع الرأى بين الرأيين فنرجو أن نفصله في موضعه من الفصول التالية مشفوعاً بمناسبة، ولكننا نستطيع أن نجزم هنا بحقيقة تجملان ما نبسطه في موضعه من الكتاب، ولا نحسبهما تتسعان لجدل طويل، وهمما أن أحداً لم يثبت فقط أن العمل بالأراء الأخرى كان أجدى وأنجح في فض المشكلات من العمل برأى الإمام، وإن أحداً لم يثبت فقط أن خصوم الإمام كانوا يصرفون الأمور خيراً من تصريفه، ولو وضعوا في موضعه واصطلحت عليهم المقاوب التي اصطلحت عليه. وكلتا الحقيقةتين حرية أن تضبط لسان الميزان قبل أن يميل فيفلو به الميل هنا أو هناك.

هذه صفات تتنظم في نسق موصول: رجل شجاع لأنّه قوي، وصادق لأنّه شجاع، وزاهد مستقيم لأنّه صادق، ومثار للخلاف لأنّ الصدق لا يدور بصاحبها مع الرضا والسطح والقبول والنفور، وأصدق الشهادات لهذا الرجل الصادق أنّ الناس قد أثبتوه في حياته أجمل صفاتـه المثلـى، فلم يختلفوا على شيء منها إلا الذي اصطدم بالمطامع وتفرقت حوله الشبهـات، وما من رجل تتعـسـف المطامع أسبـابـ الطـعنـ فيهـ ثمـ تنـفذـ منهـ إلىـ صـعـيمـ.



## مفتاح شخصيته

«أدب الفروسيّة» هي مفتاح هذه الشخصية النبيلة الذي يفخر منها كل مغلق ويفسر منها كل ما يحتاج إلى تفسير.

وأدب الفروسيّة هي تلك الأداب التي تلخصها في كلمة واحدة وهي: النخوة..

وقد كانت النخوة طبعاً في على فطر عليه، وأدباً من أدب الأسرة الهاشمية نشأ فيه، وعادة من عادات «الفروسيّة» العملية التي يتعودها كل فارس شجاع متقلب على الأقران، وإن لم يطبع عليها وينشأ في حجرها؛ لأن للغلبة في الشجاع أنفة تأبى عليه أن يسف إلى ما يخجله ويشينه، ولا تزال به حتى تعلم النخوة تعلماً، وتمنعه أن يعمل في السر ما يزري به في العلانية.

وهكذا كان على رضى الله عنه في جميع أحواله وأعماله: بلغت به نخوة الفروسيّة غايتها المثلث، ولا سيما في معاملة الضعفاء من الرجال والنساء، فلم ينس الشرف قط ليغتنم الفرصة، ولم يساوره الريب قط في الشرف، والحق أنهما قائمان دائمان كأنهما مودعان في طبائع الأشياء، فإذا صنع ما وجب عليه فلينس من شاءوا ما وجب عليهم، وإن أفادوا كثيراً وباء هو بالخسار.

أصاب المقتل من عدوه مرات فلم يهتبل الفرصة السانحة بين يديه؛ لأنَّه أراد أن يغلب عدوه غلبة الشجاع الشريف، ولم يرد أن يغلبه أو يقتضنه منه كيما كان سبيل الغلب والقصاص..

قال بعض من شهدوا معركة صفين. لما قدمنا على معاوية وأهل الشام بصفين وجدناهم قد نزلوا منزلاً اختاروه مستوىً بساطاً واسعاً وأخذوا الشريعة. أى مورد الماء - في أيديهم.. وقد أجمعوا على أن يمنعونا الماء، ففزعنَا إلى أمير المؤمنين فخبرناه بذلك فدعاه صعصعة بن صوحان فقال له: أنت معاوية وقل له: إنا سرنا مسيرنا هذا إليكم ونحن نكره قتالكم قبل الإعذار إليكم، وإنك قدمت إلينا خيلك ورجلك فقاتلتنا قبل أن نقاتلوك وبدأتنا، ونحن من رأينا الكف عنك حتى ندعوك ونحتاج عليك، وهذه أخرى قد فعلتموها إذ حلتم بين الناس وبين الماء.

والناس غير منتهين أو يشربوا فابعث إلى أصحابك فليخلوا بين الناس وبين الماء  
ويكفووا حتى ننظر فيما بيننا وبينكم وفيما قدمنا له وقدمتم له...».

ثم قال راوى الخبر ما معناه. إن معاوية سأله أصحابه فأشاروا عليه أن يحول  
بين على وبين المورد غير حافل بدعوته إلى السلم ولا بدعوته إلى المفاوضة في  
أمر الخلاف، فأنفذه معاوية مدرداً إلى حراس المورد يحمونه ويصدون من يقترب  
 منه، ثم كان بين المعسكرين تراشق بالنبال فطعن بالرماح فضرب بالسيوف حتى  
اقتصر أصحاب على طريق الماء وملوكه.

وهذا الفرصة الكبرى لو شاء على أن يهتبها، وأن يغلب أعداءه بالظلم كما  
أرادوا أن يغلبوا به قبيل ساعة. وقد جاء أصحابه يقولون: والله لا ننسقهموه،  
فكأنما كان هو سفير معاوية وجنده إليهم يتشفّع لهم ويستلئن قلوبهم من أجلهم.  
وصاح بهم: «خذوا من الماء حاجتكم وارجعوا إلى عسكركم وخلوا عنهم، فإن الله  
عز وجل قد نصركم عليهم بظلمهم وبغيهم».

ولاحت له فرصة قبل هذه الفرصة في حرب أهل البصرة، فأبى أن يهتبها  
وأغضب أعدائه بإنصافه لأعدائه: لأنّه نهّاهم أن يسلبوا المال ويستبيحوا السبى  
وهو في رأيهم حلال. قالوا. أتراه يحل لنا دماءهم ويحرم علينا أموالهم؟.. فقال:  
«إنما القوم أمثالكم، من صفع عنا فهو منا ونحن منه، ومن لج حتى يصاب  
فقتاله مني على الصدر والنحر» وسن لهم سنة الفروسية أو سنة النخوة حين  
أوصاهم لا يقتلوا مدبراً ولا يجهزوا على جريح ولا يكشفوا ستراً ولا يمدوا يداً إلى  
مال.

ومن الفرص التي أبى عليه النخوة أن يهتبها فرصة عمرو بن العاص وهو  
ملقى على الأرض مكسوف السوأة لا يبالى أن يدفع عنه الموت بما حضره من  
وقاء، فتصدف بوجهه عنه آنفاً أن يصرع رجلاً يخاف الموت هذه المخافة التي لا  
يرضىها من منازله في مجال صراع، ولو غير على أتيح له أن يقضى على عمرو  
لعلم أنه قاض على جرثومة عداء ودهاء فلم يبال أن يصيبه حيث ظفر به، ولا  
جناح عليه.

لقد كان رضاه من الآداب في الحرب والسلم رضا الفروسية العزيزة من جميع أدابها ومأثراتها.

فكان يعرف العدو عدواً حيثما رفع السيف لقتاله.. ولكن لا يعادى امرأة ولا رجلاً مولياً ولا جريحاً عاجزاً عن نضال ولا ميتاً ذهبت حياته ولو ذهبت في سبيل حربه.. بل لعله يذكر له ماضيه يومئذ فيقف على قبره ليبكيه ويرثيه ويصلّى عليه.

وهذه الفروسية هي التي بغضت إليه أن ينال أعداءه بالسباب وليس من دأب الفارس أن ينال أعداءه بغير الحسام.

فلما سمع قوماً من أصحابه يسبون أهل الشام أيام حروبهم بصفين قال لهم: «إنى أكره أن تكونوا سبابين، ولكنكم لو وصفتم أعمالهم وذكرتم حالهم كان أصوب في القول. وأبلغ في العذر. وقلتم مكان سبكم إياهم: اللهم احقن دماءنا ودماءهم، وأصلاح ذات بیننا وبينهم، واهدهم من ضلالهم حتى يعرف الحق من جهله، ويرعوي عن الغى والعدوان من لهج به».

وريما شذ عن سنته هذه في بعض الأحاديث فإذا به لا يشد عنها إلا كما يشد الفرسان حين تغلبهم بوادر اللسان.. فندر بين رجال السيف من يسمع الكلمة المغربية فلا ينطق لسانه بكلمة عوراء يجارى بها غضبه الذي طبع على إبدائه ولم يطبع على كتمانه.

ومن قبيل هذا كلمات قالها علىٰ في ابن العاص وفي معاوية وفي الأشعث بن قيس وغير هؤلاء.. ولكنه لم يجعلها ديدنا له كما سبوا على المنابر وأشاعوا مذمته بين أهل الأمصار.

شعب عليه الأشعث بن قيس ومرد عليه الجندي وأفشي بين أنصاره الفتنة وقاطعه مرة وهو يخطب على منبر الكوفة فأغضبها وهاج غيظه فبدره بقوله: «عليك لعنة الله ولعنة اللاعنين: حانك ابن حائق، منافق ابن كافر، والله لقد أسرك الكفره مرة والإسلام أخرى. فما فداك من واحدة منها مالك ولا حسبك، وإن امرأً ولد على قومه السيف وساق إليهم الحتف لحرى أن يمقته الأقرب ولا يأمنه الأبعد».

وطفق ابن العاص ينعته بين أهل الشام بالهزل والدعابة ويأمر رسبه على المنابر حتى وجب رده وإدحاض زعمه، فقال رضي الله عنه في بعض خطبه: عجباً لابن النابغة!.. يزعم لأهل الشام أن في دعابة وأنى امرؤ تلعاية: أعنان<sup>(١)</sup> وأمارس.. لقد قال باطلًا ونطق آثما. أما . وشر القول الكذب - إنه ليقول فيكذب، ويعد فيخالف، ويسأل فيبيخل، ويخون العهد ويقطع الآل<sup>(٢)</sup>. فإذا كان عند الحرب فأى زاجر وأمر هو ما لم تأخذ السيف مأخذها. فإذا كان ذلك كان أكبر مكيدته أن يمنع القوم سبته، أما والله إنى ليمنعنى من اللعب ذكر الموت. وإنه ليمنعه من قول الحق نسيان الآخرة وأنه لم يباع معاوية حتى شرط أن يوتيه أتية ويرضخ له على ترك الدين رضيحة<sup>(٣)</sup>.

وكذلك كان يجبه معاوية وغيره بمنظائر هذه الكلمات حين يجترنون عليه بما يغض من حقه ويقدح في دعوته، فلا يشد عن دين الفرسان في روية فكره ولا في بوادر لسانه، ولكن الفلتات التي من هذا القبيل شيء واتخاذ السباب صناعة دائمة وسلاماً مشهوراً وسبيلاً إلى القول الباطل شيء آخر..

ولقد كانت للإمام رضي الله عنه شواغل أخرى غير الفروسيّة تجري في مجراماً حيناً وتبدو غريبة عنها حيناً آخر في عرف بعض الناقدين، ومنها التفقة والنزوع إلى «التصوف» واستنباط حقائق الأشياء.

\* \* \*

فهذه في عرف بعض الناقدين ليست من مزاج الفروسيّة على ظاهر ما قدروه.. ولكن ما التصوف أو التجدد للحقيقة؟.. أليس هو في معنه جهاداً في الحق أو جهاداً في الله؟.. أليست طبيعة الجهاد وطبيعة الفروسيّة من معنٍ واحد؟.. ألم نعهد في كل ملة وكل زمان فئات من الناس يجاهدون لأنهم متدينون متنتطسون، أو يتدينون ويتنطسون لأنهم مجاهدون؟..

فالإمام على رضي الله عنه فارس لا يخرجه من الفروسيّة فقه الدين، بل هو أخرى أن يسلكه فيها، ولا يخرجه من الفروسيّة بعض المقال في خصومه، بل هي بوادر الفرسان بعينها، ولا تزال أداب الفروسيّة بشتى عوارضها هي المفتاح الذي يدار في كل باب من أبواب هذه النفس فإذا هو منكشف للناظر عما يليه.

(١) المعانسة مصاربة الناس مزاحاً ومقارلة النساء

(٢) الآل. القرابة والرحم.

(٣) الآتية العطية، ومثلها الرضيحة مع قلة



## إسلامه

ولد على في داخل الكعبة، وكرم الله وجهه عن السجود لأصنامها، فكأنما كان ميلاده ثمة إذانا بعهد جديد للكعبة ولل العبادة فيها.  
وكاد على أن يولد مسلماً.

بل لقد ولد مسلماً على التحقيق إذا نحن نظرنا إلى ميلاد العقيدة والروح: لأنه فتح عينيه على الإسلام ولم يعرف قط عبادة الأصنام.

فهو قد تربى في البيت الذي خرجت منه الدعوة الإسلامية وعرف العبادة من صلاة النبي وزوجه الطاهرة قبل أن يعرفها من صلاة أبيه وأمه، وجمعت بيته وبين صاحب الدعوة قرابة مضاعفة ومحبة أوثق من محبة القرابة. فكان ابن عم محمد عليه السلام وريبيه الذي نشأ في بيته ونعم بعطافه ويره، وقد رأينا الغرباء يحبون محمداً ويؤثرونـه على آبائهم وذويهم، فلا جرم يحبه هذا الحب من يجمعـه بهـ جـدـ، ويـجـمعـهـ بـهـ بـيـتـ، ويـجـمعـهـ بـهـ جـمـيلـ مـعـرـوـفـ: جـمـيلـ أـبـيـ طـالـبـ يـوـديـهـ مـحـمـدـ وـجـمـيلـ مـحـمـدـ يـحـسـهـ أـبـنـ أـبـيـ طـالـبـ وـيـأـورـيـ إـلـيـهـ..

واختلفوا في سنه حين إسلامه من السابعة إلى المسادسة عشرة، ولعله أسلم في نحو العاشرة؛ لأنـهـ كانـ يـنـاهـزـهاـ عندـ إـلـانـ الدـعـوـةـ الـمـحـمـدـيـةـ، وـكـانـ النـبـيـ عـلـيـهـ السـلـامـ يـتـبعـدـ فـيـ بـيـتـهـ عـبـادـةـ الـإـسـلـامـ قـبـلـ الدـعـوـةـ بـفـتـرـةـ غـيـرـ قـصـيرـةـ، وـلـيـسـ ماـ يـعـنـىـ عـلـيـهـ أـنـ يـأـلـفـ تـلـكـ الـعـبـادـةـ فـيـ طـفـولـتـهـ الـبـاكـرـةـ فـإـذـاـ هـوـ نـفـرـ مـنـهـ، وـأـعـرـضـ عـنـهـ لـغـيـرـ سـبـبـ فـيـ تـلـكـ الـطـفـولـةـ الـبـاكـرـةـ، فـالـعـجـيبـ أـنـهـ يـعـودـ إـلـىـ الـفـتـهـ وـالـرـضاـ بـهـ بـعـدـ أـنـ بـلـغـ السـنـ التـىـ يـعـرـفـ فـيـهـ مـعـنـىـ الـغـضـبـ لـعـبـادـةـ الـآـبـاءـ وـالـأـجـدـادـ..

ولولا ألفة على لابن عمه وكافله لما قربته القرابة وحدها من الدين الذي دعى إليه، فقد أصرَّ كثير من أقرباء النبي على الشرك زمناً طويلاً، منهم عقيل أخيه وأحب إخوته إلى أبيه، فحارب المسلمين في بدر ولم يسلم وقد وقع في أسر النبي وصحابه.. بل افتداه عمه العباس وخرج من الأسر وهو على دينه، ثم أسلم بعد صلح الحديبية مع طائفه من الغرباء والأقربين..

على أن الألفة بين أبني العם الكريمين قد أوشكت أن تكون عانقا لإسلام علىٰ في طفولته الباكرة.. لأن النبي عليه السلام أبى أن ينزع الطفل من دين أبيه وأبواه لا يعلم، وأشفق أن يكون بره بعمره ويا ابن عمه سبيلا إلى التفرقة بين الأب وابنه وهو لا يدرك ما يفعل، ولم يشاً أن يعود الطفل الصغير أن يخفي سرا عن أبيه كأنه يخدعه بإخفائه ولو في سبيل الهدایة والخير، فظل هذا الحرج الكبير عانقا عسيراً أعسر ما فيه أنه عانق اختيار يهون معه الإضطرار، أو عانق حيرة تقل فيها حيلة الكريم.. حتى شاع أمر الدعوة المحمدية وعلم بها أبو طالب ونصر ابن أخيه وأمر عليا بمتابعة ابن عمه ونصره، فأقبل الغلام البر بأبيه وبكافله إقبالا لا تلجم فيه على الدين الجديد.

وملا الدين الجديد قلبا لم ينزع فيه منازع من عقيدة سابقة ولم يخالطه شوب يكدر صفاءه ويرجع به إلى عقابيله.. فبحق ما يقال: إن عليا كان المسلم الخالص على سجيته المثلثي، وإن الدين الجديد لم يعرف قط أصدق إسلاما منه ولا أعمق نفاذًا فيه.

كان المسلم حق المسلم في عبادته، وفي علمه وعمله، وفي قلبه وعقله، حتى ليصح أن يقال: إنه طبع على الإسلام فلم تزده المعرفة إلا ما يزيده التعليم على الطياع..

كان عابداً يشتهر العبادة كأنها رياضة تريحه وليس أمرا مكتوبا عليه.. وكان يرى في كهولته وكأنما جبهته ثغنة بغير من إدمان السجود وكان علىٰ محجة في الإسلام لا يحيد عنها لبغية ولا لحسيبة، فكلما زينوا له الهوادة أبى «أن يداهن في دينه ويعطى الدنيا في أمره» وأثر الخير كما يراه على الخير كما يراه الناس..

وكان دينه له ولعدوه، بل له ولعدو دينه، فما كان الحق عنده لمن يرضاه دون من يقلاه، ولكنه كان الحق لكل من استحقه وإن بهته وأذاه..

\* \* \*

وجد درعه عند رجل نصراني فأقبل به إلى شریع . قاضيه . يخاصمه مخاصمة رجل من عامة رعاياته، وقال: إنها درعى ولم أبع ولم أهرب، فسأل

شريح النصراني: ما تقول فيما يقول أمير المؤمنين؟.. قال النصراني: ما الدرع إلا درعى وما أمير المؤمنين عندى بكافر!.. فالتفت شريح إلى على يسأله: يا أمير المؤمنين هل من بينة؟.. فضحك على وقال: أصاب شريح. ما لى بينة!.. فقضى بالدرع للنصراني فأخذها ومشى و «أمير المؤمنين» ينظر إليه.. إلا أن النصراني لم يخط خطوات حتى عاد يقول: أما أنا فأأشهد أن هذه أحكام الأنبياء.. أمير المؤمنين يدينه إلى قاضيه يقضى عليه!.. أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله، الدرع والله درعك يا أمير المؤمنين.. اتبعت الجيش وأنت منطلق إلى صفين فخرجت من بعيرك الأولي. فقال: أما إذ أسلمت فهـ لك. وشهد الناس هذا الرجل بعد ذلك وهو من أصدق الجنـد بلـاء في قتـال الخوارج يوم التهـران.

وأحسن الإسلام علما وفقها كما أحسـنـه عبـادة وعملـاـ، فـكـانـتـ فـتاـواـهـ مـرـجـعاـ للخلفـاءـ والـصـاحـابةـ فـىـ عـهـودـ أـبـىـ بـكـرـ وـعـمـرـ وـعـثـمـانـ، وـنـدـرـتـ مـسـأـلـةـ مـسـائـلـ الشـرـيعـةـ لـمـ يـكـنـ لـهـ رـأـيـ فـيـهاـ يـؤـخـذـ بـهـ أـوـ تـنـهـضـ لـهـ الـحـجـةـ بـيـنـ أـفـضـلـ الـآـرـاءـ..

غير أن المزية التي امتاز بها على بين فقهاء الإسلام في عصره أنه جعل الدين موضوعاً من موضوعات التفكير والتأمل، ولم يقصره على العبادة وإجراء الأحكام، فإذا عرف في عصره أناس فقهوا في الدين ليصححوا عباداته ويستنبطوا منه أقضيته وأحكامه، فقد امتاز على بالفقه الذي يراد به الفكر المحسن والدراسة الخالصة، وأمعن فيه ليغوص في أعماقه على الحقيقة العلمية، أو الحقيقة الفلسفية كما نسميها في هذه الأيام.

\* \* \*

ويصح أن يقال: إن عليا، رضي الله عنه، أبو علم الكلام في الإسلام؛ لأن المتكلمين أقاموا مذاهبهم على أساسه كما قال ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة. فواصل بن عطاء كبيرهم تلميذ أبي هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية، وأبو هاشم تلميذ أبيه، وأبواه تلميذ على رضي الله عنه. وأما الأشعرية فإنهم ينتمون إلى أبي الحسن على بن أبي الحسن على بن أبي بشر الأشعري وهو تلميذ أبي على الجبائي، وأبو على الجبائي أحد مشايخ المعتزلة الذين علمـهمـ واصلـ بنـ عـطـاءـ.. أما الفقه فإمامـهـ الأـكـبرـ أبوـ حـنـيفـةـ قـرـأـ عـلـىـ جـعـفرـ بنـ مـحـمـدـ وجـعـفرـ بنـ

محمد قرأ على أبيه وهكذا ينتهي الأمر إلى على رضى الله عنه. وقد قرأ مالك بن أنس على ربعة الرأي، وقرأ ربعة على عكرمة، وقرأ عكرمة على عبد الله بن عباس وقرأ عبد الله بن عباس على على رضى الله عنه، وقيل لابن عباس: أين علمك من عمك؟.. فقال: كنسبة قطرة من المطر إلى البحر المحيط.

\* \* \*

قال ابن أبي الحديد: «ومن العلوم علم الطريقة والحقيقة وأحوال التصوف، وقد عرفت أن أرباب هذا الفن في جميع بلاد الإسلام إليه ينتهون وعنه يقفون، وقد صرخ بذلك الشبل والجند وسرى وأبو يزيد البسطامي وأبو محفوظ معروف الكرخي وغيرهم، ويكفيك دلالة على ذلك: الخرقـة التي هي شعارهم إلى اليوم، وكـونـهم يـسـنـدونـها بـاسـنـادـ متـحـصلـ إـلـيـهـ عـلـيـهـ السـلـامـ...».

وقد جمع «نهج البلاغة» نماذج شتى من الكلمات التي تنسب إليه ويصح أن تـحسبـ أـصـلاـ «للـعـلـمـ الـإـلهـيـ» أو لأـسـرـارـ التـصـوـفـ فـيـ صـدـرـ الإـسـلـامـ قـبـلـ اـشـتـفـالـ المسلمينـ بـفـلـسـفـةـ اليـونـانـ وـحـكـمـةـ الـأـمـ الـأـجـنبـيـةـ. وـرـبـماـ وـقـعـ الشـكـ فـيـ نـسـبـةـ بـعـضـ الـكـلـمـاتـ إـلـيـهـ عـلـىـ رـضـىـ اللـهـ عـنـهـ؛ لـأـنـهـ تـجـمـعـتـ بـعـدـ عـصـرـهـ بـزـمـنـ طـوـيلـ وـاـمـتـزـجـ بـهـ مـاـ لـابـدـ أـنـ يـمـازـجـهـ مـنـ عـلـوـمـ الـقـرـنـ الثـالـثـ وـمـاـ بـعـدـهـ.. وـلـكـنـ شـيـناـ عـلـىـ هـذـاـ النـهـيـ لـابـدـ أـنـ يـكـونـ قـدـ صـدـرـ مـنـ هـذـاـ حـقـاـ حـتـىـ جـازـ أـنـ يـتـحـصـلـ النـسـبـ بـيـنـهـ وـبـيـنـ أـنـمـةـ التـوـحـيدـ وـعـلـمـ الـكـلـامـ عـلـىـ النـحـوـ الـذـيـ تـوـاتـرـتـ بـهـ الـأـقوـالـ، وـأـجـمـلـهـ اـبـنـ أـبـيـ الـحـدـيدـ فـيـمـاـ تـقـدـمـ..»

ولنا أن نقول: إنه كان رضى الله عنه يتلذذ للقرآن الكريم ويستوحى نصافى عرفان إسلامه وتقرير إيمانه. فكانت نظرته إلى الخلق والخالق نظرة قرآنية يبتكر ما شاء ابتكار التلميذ في الحكاية عن الأستاذ، فكلامه عن الطاووس والخفافش والزرع والسحب إنما هو الدرس القرآني الذي وعاه من أمر الكتاب بالنظر في المخلوقات ووصف الكتاب لطوانف منها كالنمل والنحل والطير والأجنحة في الأرحام. فهو تلميذ ربه جل وعلا في قوله عن الخفافش: «من لطائف صنعته وعجائب حكمته ما أرانا من غواصين الحكمة في هذه الخفافيش التي يقبضها الضياء الباسط لكل شيء ويبسطها الظلام القابض لكل حي، وكيف عشيت أعينها عن أن تستمد من الشمس المضيئة نورا تهتدى به في مذاهبها.. فسبحان من جعل

الليل لها نهاراً ومعاشاً. والنهر لها سكناً وقراراً، وجعل لها أجنة من لحمها تخرج بها عند الحاجة إلى الطيران كأنها شظايا الأذان، غير ذات ريش ولا قصب.. تطير ولدتها لاصق بها لاجئ إليها، يقع إذا وقعت، ويترفع إذا ارتفعت، لا يفارقها حتى تستند أركانه، ويحمله للنهوض جناحه، ويعرف مذاهب عيشه ومصالح نفسه، فسبحان البارئ لكل شيء على غير مثال خلاف غيره».

ومثله قوله عن الطاووس: «ومن أعجبها خلقا الطاووس الذي أقامه في أحكم تعديل ونضد ألوانه في أحسن تنضيد، بجناح أشرج قصبه وذنب أطال سحبه، إذا درج إلى الأنثى نشره من طيه، وسمى به مظلا على رأسه.. وقد ينحرس من ريشه ويغري من لباسه فيسقط تترى وينبت تباعاً، فینفتح من قصبة نحتات أوراق الأغصان، ثم يتلاصق ثانياً حتى يعود كهيئته قبل سقوطه لا يخالف سالف ألوانه ولا يقع لون في غير مكانه»..

ونحن لا نستغرب ابتداء هذا النمط من النظر الفلسفى على نحو من الأنحاء فى عصر الإمام على رضى الله عنه: لأنه كان عهداً نبيت فيه أصول الفرق الإسلامية جميعاً من الخوارج والشيعة والقائلين بالرجعة وتنازع الأرواح والمجتهدين فى قراءة القرآن وتفسيره على شتى المذاهب.. فأقرب شيء إلى المعقول أن يكون إمام العصر كله قدوة في الاجتهاد والنظر وعنواناً للنوازع التي تفرقت بين أهل زمانه وتعبيرأ صادقاً لتفكيره ووعيه، وصاحب أقوال من قبيل هذه الأقوال التي قدمناها وإن لم تكن هي إياها بالنص والتفصيل..

ويستقيم مع هذا التقدير أن يكون الإمام على سجيته مؤثراً للإجتهاد ما استطاعه، معرضاً عن التقليد ما استغنى عنه، فوافق الخلفاء من قبله في أمور وخالفهم في أمور، وأبى أن يأتى بعلمهم فيما يراه وما لا يراه، وأوصى ابنه الحسن وقد بلغ الستين فقال: «... أعلم يا بنى أن أحب ما أنت أخذ به إلى من وصيتى تقوى الله والاقتصار على ما فرضه الله عليك والأخذ بما مضى عليه الأولون من آبائك والصالحون من أهل بيتك، فإنهم لم يدعوا أن نظروا إلى أنفسهم كما أنت ناظر وفکروا كما أنت مفكراً.. فإن أبى نفسك أن تقبل ذلك دون أن تعلم كما علموا فليكن طلبك ذلك بتفهم وتعلم، لا بتورط الشبهات، وعلق الخصومات، وابتدئ قبل نظرك في ذلك بالاستعانة بإلهك، والرغبة إليه في توفيقك، وترك كل

شانية أولجتك في شبهة أو أسلمتك إلى خلاة، فإن أيقنت أن قد صفا قلبك، وتم رأيك فاجتمع، وكان هكذا في ذلك هماً واحداً، فانظر فيما فسرت لك...».

وريما كانت هذه الوصية وحدها كافية للتعریف بإسلام علىٰ كما ارتضاه لنفسه وارتضاه للقادرين عليه من أتباعه.. فإنما هو إسلام المسلم «المطبوع» الذي يبتكر دينه؛ لأنّه يعتمد فيه علىٰ وحى بصيرته وارتجال مزاجه، وإنما هو إسلام الحكيم المجتهد الذي يرجع في الحكمة والاجتهاد إلى رياضة النفس على سُنة النساك وتحميس الفكر على سُنة العلماء، وإنما هو إسلام الرجل الذي أتيح له أن يتلذذ لربه ويتربي في حجر نبيه ويصبح إماماً للمقتدين من بعده..

• • •



## عصر الإمام

كانت الظاهرة الكبرى في عصر «علي» ظاهرة اجتماعية خاصة به دون عصور الخلفاء من قبله، ولم تكن في حقيقتها ظاهرة سياسية أو حربية عسكرية، على شدة القتال فيها وغزارة الدماء التي أريقت في حرويها..

فعصر أبي بكر كان هو العصر الذي نشأت فيه الدولة الإسلامية.  
وعصر عمر كان هو العصر الذي تم فيه إنشاؤها..

وعصر عثمان كان هو العصر الذي تكون فيه المجتمع الإسلامي بعد نشأة الدولة الجديدة. فبرز فيه نظام جديد على أساس الثروة المجلوبة من الأقطار المفتوحة، وعلى أساس الولايات التي تولتها بعض الطبقات المرشحة للرئاسة من العلية وأشباهها..

أما عصر عليٍ فكان عصراً عجيباً بين ما تقدمه وجاء في أعقابه أو هو لم يكن عجيباً لأنَّ جرى على النحو الذي ينبغي أن يجري عليه، فلم يثبت كل الثبوت ولم يضطرب كل الاضطراب؛ لأنَّه كان بناءً جديداً في سبيل التمام، ولم يكن بناءً متداعياً فكله هدم واندثار، ولا بناءً قائماً مفروغاً منه فكله رسوخ واستقرار.

غير أنَّ العجيب فيه حقاً أنه انقسم بين ثبوته واضطرابه قسمين اثنين متقابلين: في أحدهما كل عوامل الرضا عن النظام الاجتماعي والرغبة في بقائه وتدعيمه، وفي الآخر كل عوامل التذمر من النظام الاجتماعي والتحفز لتفويضه وتحويله.

أحدهما، وهو قسم الرضا عن النظام الاجتماعي، كان قسم معاوية بن أبي سفيان في الشام وماجاورها.

والآخر، وهو قسم التذمر من النظام الاجتماعي، كان قسم علي بن أبي طالب في الجزيرة العربية بجملة أنحائها.

كانت الشام بمعنى من المعانى أرضاً أموية فى عهد الجاهلية فلجاً إليها أمية جد الأمويين حين غلبه هاشم على الزعامة، وقصد إليها أبناؤه متجرين أو مهاجرين إلى ما بعد قيام الدعوة الإسلامية.

ثم قامت الدعوة الإسلامية فكان من نصيب يزيد بن أبي سفيان أن يتولى الإمارة والقيادة على الشام من قبل الخليفة أبي بكر الصديق، وخلفه أخوه معاوية من قبل الخليفة عمر، فلم يزل مقيناً على إمارتها بضع عشرة سنة إلى مبايعة على بالخلافة بعد مقتل عثمان، فاتسع له من فسحة الوقت وفسحة الرخاء مجال ممهد لتأسيس السلطان الأموي الذى لا ينازعه منازع من حوله، ولم يزل منذ تولاهما عاملًا على البقاء فيها واصطناع الأعون المؤيدين له فى حكمها، فلم يتوان فى استرضاء رجل ينفعه رضاه، ولم يقصر رعايته على الشرفاء دون السواد من الأتباع والأجناد، بل كان يرضى كل من وسعه إرضاؤه، وقد وسعت ثروة الشام كل صاحب حاجة مقيم عنده أو ساع إليه..

واشتهرت عنه هذه الخصلة حتى قصده أقرب الناس إلى خصومه وأولادهم باجتنابه والنقمـة عليه.. ومنهم عقيل أخو على بن أبي طالب، وعبد الله بن عمر بن الخطاب، وعبد الله بن زمعة، وعمرو بن العاص، وأناس من هذه الطبقة بين الشرفاء وذوى الأخطار.

أراد عقيل من أخيه مالاً يجريه عليه من بيت المال فأباه عليه لأنـه ليس له بحق، فتركه وأقبل على معاوية وهو يقول: «إنـ أخي خير لـى فى دينـى، وـمعاوية خـير لـى فى دـنيـاي» وـقسـ على ذلك ما يـصنـعـ الغـريـاءـ عنـ علىـ والمـقـرـيونـ منـ مـعاـويـةـ بـالـنـسـبـ وـالـرـجـاءـ.

قد هـمـهـ إـرضـاءـ السـوـادـ وـالـعـامـةـ، كـمـهـ إـرضـاءـ الشـرـفـاءـ وـذـوـيـ الـأـخـطـارـ.. «وـيـلـغـ منـ إـحـكـامـهـ لـلـسـيـاسـةـ وـإـتـقـانـهـ لـهـاـ وـاجـتـذـابـهـ قـلـوبـ خـواـصـهـ وـعـوـامـهـ أـنـ رـجـلاـ مـنـ أـهـلـ الـكـوـفـةـ دـخـلـ عـلـىـ بـعـيرـ لـهـ إـلـىـ دـمـشـقـ فـيـ حـالـ مـنـصـرـهـمـ عـنـ صـفـيـنـ. فـتـعـلـقـ بـهـ رـجـلـ مـنـ دـمـشـقـ فـقـالـ: هـذـهـ نـاقـتـىـ أـخـذـتـ مـنـ بـصـفـيـنـ فـارـتـفـعـ أـمـرـهـمـاـ إـلـىـ مـعـاوـيـةـ وـأـقـامـ الـدـمـشـقـيـ خـمـسـيـنـ رـجـلـ بـيـنـةـ يـشـهـدـونـ أـنـهـ نـاقـتـهـ.. فـقـضـىـ مـعـاوـيـةـ عـلـىـ الـكـوـفـيـ وـأـمـرـهـ بـتـسـلـيمـ الـبـعـيرـ إـلـيـهـ. فـقـالـ الـكـوـفـيـ: أـصـلـحـكـ اللـهـ إـنـهـ جـمـلـ وـلـيـسـ بـنـاقـةـ.. فـقـالـ مـعـاوـيـةـ: هـذـاـ حـكـمـ قـدـ مـضـىـ، وـدـسـ إـلـىـ الـكـوـفـيـ بـعـدـ تـفـرـقـهـ فـأـخـضـرـهـ وـسـأـلـهـ عـنـ ثـمـنـ بـعـيرـهـ فـدـفـعـ إـلـيـهـ ضـعـفـهـ وـبـرـهـ وـأـحـسـنـ إـلـيـهـ، وـقـالـ لـهـ: «أـبـلـغـ عـلـيـاـ أـنـ أـقـابـلـهـ بـمـاـنـةـ أـلـفـ مـاـفـيـهـمـ مـنـ يـفـرـقـ بـيـنـ النـاقـةـ وـالـجـمـلـ!».

ولقد بلغ من أمرهم في طاعتهم له أنه صلى بهم عند مسيرهم إلى صفين الجمعة في يوم الأربعاء وأغاروه رءوسهم عند القتال وحملوه بها<sup>(١)</sup>.

فإن كان في هذه القصص بعض المبالغة فهي مبالغة الفكاهة الموكلة بتكيير الملامح ليrama من غفل عنها، وليس مبالغة الخلق والافتراء.

وما هي إلا سنوات على هذه الوتيرة حتى اجتمع له كل منتفع بالنظام الاجتماعي الجديد، راغب في تدعيمه ووقايته من نذر الخطر والزوال.

وعلى قدر هذا الدأب الشديد في اجتلاب أسباب التمكين والتدعيم كان له دأب مثله في اتقاء أسباب التمرد، والإخلال بالنظام، كما نسميه في هذه الأيام..

فما سمعت قط صيحة فتنة إلا بادر إليها بما يسكنها ويردها إلى طلب الاستقرار والدوام. فمن أجدى معه المال أسكنه بإغداق المال عليه، ومن كان من أهل الجد والإخلاص في العبادة والزهاده فهو محظى على إقصائه أو نفيه من الشام بحيلة يوافقة عليها شركاؤه في المصلحة ولا تعبيه.

حنق بعض الزهاد على هذا الترف الذي استفاض بين العلية والشرفاء فارتقت عليهم صيحة أبي ذر الغفارى بالنكير، وطفق يطالب الأغنياء بالإإنفاق في سبيل الله، حتى ولع الفقراء بصيحته وشكى الأغنياء ما يلقونه من نذيره أو بشيره: «وبشر الذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله بمكاو من نار تكون بها جهفهم وجنوحهم وظهورهم».

فأشفق معاوية من مغبة هذه الصيحة وأرسل إلى أبي ذر ألف دينار يسكنه بها إن كان من يسكنهم الغنى عن الأغنياء، فما طلع النهار حتى كانت الدنانير في أيدي المعوزين الذين يلوذون بالداعية الأمين ويشكون إليه، ثم صلى معاوية الصبح وأرسل إلى الداعية رسوله الذي حمل إليه الدنانير يقول له: «أنقذ جسدي من عذاب معاوية فإنه أرسلني إلى غيرك فاختلطات بك. فقال له: يا بنى، قل له: والله ما أصبح عندنا من دنانيرك دينار.. ولكن آخرنا ثلاثة أيام حتى نجمعها».. فعلم معاوية أن الرشوة هنا لا تغنى عن القسوة، وكتب إلى الخليفة أن أبا ذر أعضل به فلا طاقة له بالصبر عليه، فأتاها الإذن بنفى أبي ذر من الشام إلى

(١) مروج الذهب السعودى: الجزء الثانى.

المدينة، ثم ضاقت به المدينة أيضاً فنفى منها إلى قرية من أرباضها حيث لا يسمع له دعاء.

• • •

وصنع بعد الله بن سبأ، صاحب القول برجعة النبي إلى الدنيا ووصاية على على الخلافة . مثل هذا الصنيع بعد أن داراه فأغياه، فلما ينس منه ومن ترغيبه أو ترهيبه ضيق عليه ثم أقصاه..

والتقت إلى من سماهم أهل الفتنة من طلاب الإصلاح والتبديل فكتب في أمرهم إلى الخليفة يقول: «إنه قدم على أقوام ليست لهم عقول ولا أديان، أضجرهم العدل، لا يريدون الله بشيء ولا يتكلمون بحجة، إنما هم هم الفتنة وأموال أهل الذمة، والله مبتليهم ومختبرهم ثم فاضحهم، وليسوا بالذين ينكرون أحداً إلا مع غيرهم...».

ثم أخرجهم من دمشق إلى غيرها مستريحاً منهم بالنفي والإقصاء، كأنما دمشق وحدها من بلاد المسلمين هي التي ينبغي لها أن تستريح.

وهكذا تعاقبت السنون وكل سنة تزيد معاوية وفرة من أسباب الرضا والاستقرار وقلة من أسباب القلق والطموح إلى التغيير، حتى تحيزت له الشام عند مبايعة على وفيها أعظم ما يأتي في مثل ذلك العهد من دواعي السكينة واستدامة الحال، وأقل ما يأتي فيه من شواجر الفتنة والعصيان..

• • •

أما على فقد شاءت المصادرات أن تنعكس الآية في حصته من الدولة الإسلامية أيما انعكاس، فأوشكت أن تنعدم فيها دواعي الرضا والاستدامة، وأوشكت أن تتم فيها شواجر الفتنة وما نسميه اليوم بالإخلال بالنظام..

فكان التنافس عنده على أشدّه بين العاصمتين الحجازيتين وبين الكوفة، لا يرضى أهل المدينة بما يرضى أهل مكة، ولا يرضى أهل الكوفة بما يرضى به هؤلاء وهؤلاء. حتى ضاق به المقام في الحجاز وأوى إلى الكوفة مأوى «المستجير من رمضان بالنار».

وكانت قبائل البدارية تنفس على قريش غذانم الولاية ومناصب الدولة، وينظرون إليهم نظرتهم إلى القوى المستاثر بجاه الدين والدنيا وحق الخلافة والسيطرة، وهي حالة كان أحجى بالولاية أن يخفوها ويغتسلوا في إصلاحها أو تبديلها ما استطاعوا لها من إصلاح وتبدل، ولكنهم على نقیض ذلك كانوا يباهون بها ويجهرون بحديثها حتى قال سعيد بن العاص والي الكوفة: «إنما السواد بستان لقريش!»..

وظهر هذا السخط من أثرة قريش في خطب المتكلمين بلسان أهل البدارية حين نشب النزاع بين طلحة والزبير وأنصارهما وبين على وأنصاره، فقام في الجمع رجل من عبد القيس يقول:

«يا معشر المهاجرين!.. أنتم أول من أجاب رسول الله ﷺ فكان لكم بذلك فضل...» إلى أن قال يشير إلى خلافة أبي بكر: «ولم تستأمرنا في شيء من ذلك فجعل الله للMuslimين في إمارته بركة، ثم مات واستخلف عليكم رجالاً لم تشاورونا في ذلك. فرضينا وسلمنا. فلما توفي جعل أمركم إلى ستة نفر فاختبرتم عثمان، وبایعتموه عن غير مشورة منا، ثم بایعتم علياً من غير مشورة منا، فما الذي نقمتم عليه فنقاتلهم؟!»..

وهذا كلام رجل يدين بفضل المهاجرين ويقدمه في صدر مقاله، فكيف بكلام الرجال من ينسون هذا الفضل أو تغلبهم المنافسة على الشهادة به في معرض الخصومة؟.. ولعل النافذين بهذا الغيظ كانوا يثويبون إلى بعض الصبر والتجاوز لو أنهم وجدوا من يشكون إليه فيحسن الإصفاء والاعتراف لهم بالحق في دعواهم، ولكنهم كانوا يشكون فيثور بهم المخالفون ويلجئونهم إلى الصمت راغمين، فلما قال ذلك الرجل مقالته هموا بقتله ل ساعته لو لا أن حمته عشيرته و أصحابه. ثم وثبوا عليه في الغد فقتلواه وقتلوه معه قرابة سبعين.

\* \* \*

وكان العبيد والموالي والأعراب المحرومون حانقين متبرميين لا يرضون عن حظهم من العيش بعد أن علمهم الإسلام حقوق المساواة وشرع لهم شريعة الإنفاق، ولقد يكون معظم المتآمرين على قتل عثمان من هؤلاء العبيد والموالي

والأعراب المحررمين. فلما طوب على بالاقتراض منهم لمقتل عثمان قال: «... كيف أصنع بقوم يملكوننا ولا نملكونهم؟.. ها هم هؤلاء قد ثارت معهم عبدانكم وثبتت إليهم أغرابكم، وهم خلالكم يسومونكم ماشاءوا فهلا ترون موضعًا لقدرة على شيء مما تريدون؟».

وقالت السيدة عائشة، رضي الله عنها: «أيها الناس! إن الغوغاء من أهل الأمصار وأهل المياه، وعبيد أهل المدينة اجتمعوا على هذا الرجل المقتول كلما بالأمس.. والله لأصبح عثمان خير طباق الأرض أمثالهم...».

\* \* \*

وكان مع على جمهرة القراء والحفظ وأصحاب النسخ والفقه والشريعة، وهم خلق كثير يعدون بالألف ويتفرقون في الحواضر والبوادي، ولا يزالون كأنبياء بني إسرائيل متذرين متوعدين ساخطين على ترف المترفين، منكرين لكل خلاف ولو بسيء في إقامة أحكام الدين، لا يرضون عن الدنيا ولا عن رضي بها من طلابها، ولا يستمعون إلى أمر إلا أن يكون في رأيهم وفaca لحكم القرآن كما يفسرونها وحكم السنة كما يعتقدونها. وطالما وقفوا بين على وبين القتال؛ لأنهم لا يستحيزونه، أو عن الصلح والتحكم؛ لأنهم يجلون القرآن عن قبوله.. فإذا كان أجناد معاوية يسمعون الحق والباطل؛ لأنهم لا يفرقون بينهما ولا يفرقون بين الجمل والناقة فهو لاء الأجناد العارفون لا يسمعون إلا ما أجازوه واستوجبوا؛ لأنهم خرجوا في الأرض للتفريق بين الحلال والحرام والمعروف والمنكر، فلا يجمعون على طاعة ولا يحاربون أو يسألون في جماعة، وهم أقرب الناس في ذلك العهد إلى الجهر بالنذير والنداء بالتبديل والتغيير، والإصغاء إلى وحي الضمير قبل دعاء الأمير.

واجتمع مع على في الحجاز والكوفة كل منافس على الخلافة متطلع إليها ولو لم يجرأ بطلبه مخافة من شركائه الذين يراحمونه عليها، فمنهم من كان يقول على: نبأيك على أنا شركاؤك، ومنهم من كان يتعلل بقلة المشاورة له والمبالغة بقوله، ومنهم من كان يحارب عثمان ثم أصبح يحارب عليا باسم عثمان، تميلاً لذرائع الخلاف وكراهة لاستقرار الأمور.

\* \* \*

وقد كان أبو بكر وعمر يمسكان كبار الصحابة بالحجاز ويحدزان منهم أن ينطلقوا في الأرض فيقبلوا على الدنيا ويشرب بينهم من النزاع ما يشجر بين طلابها، ثم يندفع شمل الأمة بالتشيع لهم وعليهم والتفرق بين أنصارهم وأعدائهم، وأوصى أبو بكر خليفته من بعده قائلاً:

«.. احذر هؤلاء النفر من أصحاب رسول الله ﷺ الذين انتفخت أجوفهم وظمحت أبصارهم وأحب كل امرئ منهم لنفسه، وإن منهم لحيرة عند زلة واحد منهم فبياك أن تكونه، واعلم أنهم لن يزالوا منك خائفين ما خفت الله»..

فلما صارت الخلافة إلى عثمان أهمل هذه السياسة الحكيمية وشق عليه أن يطيل حبسهم بالحجاز والهيمنة عليهم بجواره، فانطلقوا حيث ذهبوا بهم المذهب. وكان منهم ما حذر أبو بكر حيث قال لعبد الرحمن بن عوف: «ورأيتم الدنيا قد أقبلت.. حتى تتخذوا ستور الحرير ونضائد الديباج، وحتى يألم أحدكم بالاضطجاع على الصوف الأذربي»<sup>(١)</sup> كما يألم أحدكم إذا نام على حس克 السعدان».

\* \* \*

روى المسعودي أنه «في أيام عثمان اقتني الصحابة الضياع والمال، فكان لعثمان يوم قتل عند خازنه خمسون ومائة ألف دينار وألف ألف درهم، وقيمة ضياعه بوادي القرى وحنين وغيرهما مائة ألف دينار وخلف إبلا وخيلا كثيرة، وبلغ الثمن الواحد من متراوك الزيبر بعد وفاته خمسين ألف دينار، وخلف ألف فرس وألف أمة. وكانت غلة طلحة من العراق ألف دينار كل يوم ومن ناحية السراة أكثر من ذلك. وكان على مربوط عبد الرحمن بن عوف ألف فرس وله ألف بعير وعشرة آلاف من الغنم، وبلغ الريع من متراوكه بعد وفاته أربعة وثمانين ألفا، وخلف زيد بن ثابت من الذهب والفضة ما كان يكسر بالفنوس غير ما خلف من الأموال والضياع. وبين الزيبر داره بالبصرة وبيني أيضا بمصر والكوفة والإسكندرية.. وكذلك بنى طلحة داره بالكوفة وشيد داره بالمدينة وبينها بالجص والأجر والساج، وبيني سعد بن أبي وقاص داره بالعقيق ورفع سعكتها وأوسع فضاءها وجعل على أعلىها شرفات، وبيني المقدار داره بالمدينة وجعلها

(١) منسوب إلى أذربيجان.

مجصصة الظاهر والباطن، وخلف يعلى بن منه خمسين ألف دينار وعقاراً وغير ذلك ما قيمته ثلاثة عشر ألف درهم».

• • •

هؤلاء أيضاً أصبحوا في حصة علىٰ من الدولة الإسلامية عنصراً من أقوى عناصر القلق والتبرم والنفور من دوام الأمر للحكومة الجديدة، خلافاً لأمثالهم في معسكر معاوية.

فالذى يغلب علىٰ أصحاب الثروات في كل مجتمع أنهم أنصار الحالة القائمة وأعداء الثورة والاضطراب السياسي أو الاجتماعي علىٰ التخصيص، ولكن هؤلاء الأغنياء خالفوا المعهود في مجتمع علىٰ فأصبحوا قادة السخط والشكوى وأعوان الثورة والتغيير ولو في سرائر القلوب كلما حيل بينهم وبين الظهور وفي الثورة بفعل محسوس؛ لأنهم عرفوا علياً من قبل ومن بعد فعلموا أنه لن يقرهم علىٰ ما هم فيه ولن يلبث أن يحاسبهم علىٰ ما جمعوه من المال أو يأخذ عليهم طريق المزيد.

عرفوا مذهبة في حساب الولاية ومذهبة في حساب الخلافة، فلما كان والياً لليمن أبى علىٰ بعض الصحابة أن يركبوا إبل الصدقة وقال لهم: إنما لكم منها سهم كما للمسلمين، ثم لام العامل الذي أذن لهم أن يركبواها في غيبته وهو منصرف إلىٰ الحج. وشاعت هذه القصة: لأن أنساً شكره إلىٰ رسول الله ﷺ، فأنكر شكره منه وقال: «لقد علمت أنه جيش في سبيل الله».

• • •

ولما قام عثمان بالخلافة طال عتب علىٰ عليه: لأنه أباح للعمال والولاة ما ليس بمحباه في رأيه، ولقي بالعتاب كل صحابي من إخوانه جمع مالاً واستهواه فتننة البذخ والثراء.

وليس مذهبة والياً ولا مذهبة خليفة بمريح أولئك الأغنياء الذين ذاقوا حلاوة الغنى وكرهوا أن يحرمواه أو يحاسبوا عليه.

ولم يكن في وسع علىٰ أن يغض عنهم نظره ولو شاء ذلك، وهو لا يشاوه ولا يحله لنفسه وقد أنكره علىٰ غيره: لأنه إذا غض نظره لم يستطع أن يغض الانظار

المفتوحة التي ثارت بعثمان وبأيوب عليهما بعده ليصنع غير ما صنعه عثمان وغير ما أثارهم عليه.

فلا دعاة الدنيا راضون مطاعون، ولا دعاة الدين راضون مطاعون، ولا الفقراء والجهلاء راضون مطاعون، وما منهم إلا من هو قلق متوفز لا يسكن به سكن ولا يدوم به قرار.

وكل أولئك كانوا في حصة علىٰ من الدولة الإسلامية، ولم يكن لمعاوية في حصته شاجرة فتنة من هذه الشواجر، بل كان له في موضع كل واحدة منها دعامة تمكين وتأييد.

وان هذه الشواجر علىٰ كثرتها وقوتها لفي غنى عن علة أخرى من علل الفساد والشقاق تضاف إليها.

ولكنها مع هذا لم تستوعب تلك العلل التي اصطاحت علىٰ حصة علىٰ من الدولة الإسلامية.. فقد أضيفت إليها علة أخرى، بل أضيفت إليها أكثر العلل التي تبتلي بها دولة أو حكومة، وهي اعتمادها في مواردها علىٰ غيرها..

فكان موارد الشام في الشام نفسها من خراج أو أنفال أو تجارة. أما موارد الحجاز فقد كانت بعيدة منه وإن دخلت في طاعته وجنت إلى القائم بالأمر فيه. وكانت مصر والسودان من حصة علىٰ، ولكنه لم ينتفع بمصر كثيراً لتعاقب الولاة فيها، ولم يستفد بالسودان كثيراً لتعاقب الفتن والغاريات عليها.. وحسبك من هذا داعية قلق وباعث مخافة ومبطل أمان وطمأنينة..

\* \* \*

وي ينبغي أن نذكر أن الحيلة في هذا التقسيم قليلة، وأن الحوادث هي التي اختارت لكل حصة من الحصتين زعيمها وأشبه الناس بها وأقربهم إلى ولاية أمرها و«كما تكونوا يول عليكم».. ولا محل في هذه القاعدة لحيلة أو اختيار..

فلم يكن أحد أشبه بقيادة المنافع المستبقة من معاوية، ولم يكن أحد أشبه من علىٰ بقيادة الشكوى التي تطمع بأصحابها إلى التغيير.

إن شكاً أنساً غلبة قريش، فعلىَّ كان يشكو منها ويظن الظنون بحقدها عليه ونكرانها لحقه، ويقول في كتاب من كتبه إلى أخيه: «.. ودع عنك قريشاً وتركاً ضمهم في الضلال وتحولهم إلى الشقاق، فإن قريشاً قد أجمعوا على حرب أخيك إجماعاً على حرب رسول الله ﷺ قبل اليوم..».

وان جاءت صيحة الإصلاح والتغيير عن طريق الدين على مذهب الحفاظ والقراء والنساك فعلٌّ كان إمام أهل العلم والقراءة، وأحق من يتكلم بتقنيه أو تفسير.

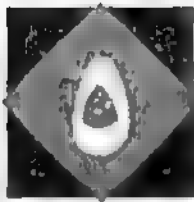
وان جاءت من ضيم القراء فعلٌّ فقير، أو من تهافت الولاة على المال فعلٌّ يبغض هذا التهافت كما يبغضه أضعف القراء، عن زهد فيه لا عن قلة الوسائل إليه..

فما شكا شاكِّ قط إلا وعلىَّ له في شکواه، وكيف ينجو رجل كهذا من قيادة الدولة التي قامت على التبرم بالحال والطموح إلى التغيير؟.. وأية حيلة له إلى جانب حيلة الحوادث وتوفيق المقادير؟

\* \* \*

كان على نموذج أصحابه الأعلى، وكان معاوية نموذج أصحابه الأعلى. وكان لأجل ذلك في موضع رشحتهما له الحوادث قسراً قبل أن يرشحا له ببارادة مزبد. وما نحن بقادرين على وزن الرجلين ولا على المقابلة بينهما في الرأي والعمل ما لم نستحضر هذه الحقيقة أبداً، وما لم نذكر أبداً أن أحدهما كان يعمل بالحوادث حرب عليه، وأن الآخر كان يعمل بالحوادث عدة في يديه!..

\* \* \*



## البيعة

بويع لعلى بالخلافة بعد حادثة من أفعى الحوادث الدامية في تاريخ الإسلام، وهي مقتل الخليفة عثمان بن عفان في شيخوخته الواهنة. بعد أن حصروه بين جدران داره، وكاد يقتله الظالم لو أمهله القتلة بضعة أيام..

وأفعى ما كان في هذه الحادثة، أنها بلاء لا يدفع وقضاء لا حيلة لأحد في اتقائه؛ لأن المسؤولين عنه كثيرون متفرقون في كل جانب يناصره أو يعارضه.. فإذا امتنع الأعداء لم يتمتنع الأصدقاء، وإذا بطل الشر الذي فيه اختيار لم يبطل الشر الذي لا اختيار فيه، وربما كان حسن النية وسوء النية هنا صفتين متساويتين، فمن الأعمال المؤسفة التي عجلت بالفاجعة أعمال كثيرة بدرت من عثمان نفسه، أو لعله أقدم عليها بعد قصد ومراجعة، وليس لها في تعجبها ولا في سوء مغبتها بأهون من أعمال الأعداء..

مضت السنون الأولى من خلافة عثمان على خير ما كان يرجى لها أن تمضي في عهد خليفة..

ثم تغيرت الأحوال فجأة من جانب الراعي ومن جانب الرعية، لأسباب لم تكن طارئة ساعة ظهورها، وإن ظهرت عواقبها طارئات.

وتتعدد الأسباب التي أوجبت ذلك التغيير بعد السنوات الأولى، ولكنها قد تنحصر في سببين اثنين جامعين لغيرهما من الأسباب العديدة، وهما إمعان الخليفة في الشيخوخة، واستمراء الأعوان لما نعموا به من لين الخليفة ولين الرغد والمتعاع.

ولقد كتب الأسفار المطولات في إحصاء المأخذ على عثمان رضي الله عنه، وكتبت الأسفار المطولات في تبرئة الخليفة من تلك المأخذ أو الاعتذار له بأحسن الأذار وتفسيرها على أحسن الوجه: لأن المسألة خرجت من عداد المسائل التاريخية، وانتقلت إلى ميدان النزاع بين الأحزاب والمذاهب وأقاويل الجدل والحجاج.. فجعلها الشيعيون وأهل السنة ذريعة إلى تأييد مذهب وانكار مذهب

في الخلافة والخلفاء، وراح الأولون يبالغون في الاتهام كما يبالغ الآخرون في الدفاع، ولا طائل هنا من شرح هذا وذاك، ولا هو مما يقتضيه كلامنا الآن.. وإنما المرجع فيه إلى تاريخ عثمان..

إلا أننا نجتزئ هنا بالإشارة إلى التذمر الذي أثار الفتنة، والإلمام بأسبابه عند أصحابه.. فمما لا شك فيه أنهم تذمروا لأسباب تشيرهم وإن طال الشك والجدل حول نصبيهم من الخطأ والصواب.

أهم هذه الأسباب، أنه خالف بعض السنن التي اتبعها النبي عليه السلام في الأذان والصلاه، وأنه أدنى أناسا من أقاربه كان رسول الله عليه السلام قد أقصاه عن المدينة.. فاستدعاهم إليه بعد استخلافه وأغدق عليهم المنح والأموال وأنه أطلق العنان لأبناء أسرته في الولاية والعمالة، ومنهم من اتهموه بإقامة الصلاة وهو سكران.. وأنه منح سفيان بن حرب مائتي ألف درهم ومنح الحارث بن الحكم زوج ابنته عائشة مائة ألف درهم من بيت المال، وأنه توسع في بناء القصور، وحرم بعض الصحابة، وضرب بعضهم على مشهد من الملا ضرب إهانة وإيذاع..

ولم تنقض سنوات على هذه الحال حتى كثر المترفون من جانب والمتربيون من جانب آخر، وشاع بين الجانبين ما يشيع دائمًا في أمثال هذه الأحوال من الملاحة والبغضاء والتزيد بالتهم واللجاجة، وإضافة الأوهام إلى الحقائق في خلق ذرائع الخلاف والشحناء.

ويدل على خطر مسألة الثروة في هذه الفتنة، أن الناس تألبوا على الخليفة مرة.. فأرسل في طلب على ليصرفهم عنه، فلما قدم إليه استاذنه في إعطائهم بعض الرفد العاجل من بيت المال، فأذن له.. فانصرفوا عن زعماء الفتنة، وهدوا إلى حين..

ثم توافد المتذمرون من الولايات إلى المدينة مجندين وغير مجندين.. وتولى زعامة المتذمرين في بعض الأحيان جماعة من أجلاء الصحابة، كتبوا صحفة وقعوها وأشهدوا فيها المسلمين على مأخذ الخليفة.. فلما حملها عمار بن ياسر إليه، غضب وزيره مروان بن الحكم، وقال له: «إن هذا العبد الأسود قد جرأ عليك الناس.. وإنك إن قتلتة نكلت به من وراءه» فضربوه حتى غشي عليه.

وفي مرات أخرى، كان الخليفة يصنف إلى هذه الشكايات ويندم على ما اجترحه أعوانه بعلمه أو بغير علمه، ثم يعلن التوبة إلى رعاياه، ويؤكد لهم الوعد بإقصاء أولئك الأعوان وأخلاقفهم في أعمالهم بمن يرضي المسلمين، ويرضي الله. ثم يغلبه أولئك الأعوان على مشينته، فيبقيهم حيث كانوا ويملى لهم فيما تعودوه من الترف والنكبة، وعلى رأسهم مروان بن الحكم.. أبغض أولئك الأعوان إلى المسلمين، حتى من أهل الخليفة المقربين.

وكان بعض الوفود يشكون ولاتهم، فإذا عادوا إلى بلادهم تلقاءهم أولئك الولاة بالأذى وقتلوا بعضهم ضرباً على ملاً من الشاكين الذين ينتظرون الإنصاف.. فيعود المضروبون إلى الشكوى، وينصرهم أجلاء الصحابة عند الخليفة، ويسألونه أن يولى عليهم غير واليهم المسئء إليهم. فإذا توجه الوالي الجديد إلى مكانه، إذا في الطريق رسول يحمل خطاباً للوالى المعزول، يأمره فيه بقتل من يقدر إليه من حاملى الشكوى وحاملى كتاب الولاية. ويقره فى مكانه!

حدث هذا مع وفد مصر، واختلفت الأقاويل فى تأويله من متهم لل الخليفة، ومتهم لمنافسيه على الخلافة، ومتهم لوفد الشكوى الذى عثر بالخطاب، ومتهم لمروان بن الحكم - عنصر السوء فى هذه المأساة كلها . وهو أولى الأقاويل بالترجيع والتصديق، إذ كان أيسر شيء على مروان لو كان بريئاً من هذه المكيدة أن يكشف حقيقتها بسؤال الغلام حامل الخطاب، وفي كشف هذه الحقيقة إبراء له، وتعزيز لسلطان الخليفة، وفضيحة لأعدائه، وإدحاض لحججة الفتنة، ودعوة الإثارة والتحريض.. ولكنه أهمل السؤال، وقنع من تبرئة نفسه بقذف التهمة على متهميه..

\* \* \*

وظل الخليفة والثوار يستبكون ويتحاجزون.. لا هم في حرب، ولا هم في سلام..

وكلما تجاجزوا بعد اشتباك منذر بالشر، زاد الخليفة ضعفاً، وزاد الثوار ضراوة، وزاد التوجس بينهم استفحلاً واتسع مع التوجس مجال السعاية والإرجاف بين الفريقين حتى بلغ الكتاب أجله..

وتتوسط على بين الخليفة والثوار، فاستمهلهم الخليفة ثلاثة أيام يرد فيها المظالم ويعزل العمال المكرهين.

فانتظر الثوار هذه الأيام الثلاثة تلبية لنصيحة على... ومنهم من يسمى الظن، ويرى أن الخليفة إنما يستمهلهم في انتظار المدد الذي طلبه من الأنصار..

وانقضت الأيام الثلاثة على غير جدوى..

وتفاقمت الفتنة، وأحاط الثائرون ببيت عثمان.. لا يقنعون في هذه الكرة إلا أن يعتزل، أو يسلمهم مروان بن الحكم، أو يعزلوه عنوة.

وجاء في رواية «شداد بن أوس» أن علياً رضي الله عنه، خرج من منزله يومئذ معتمداً بعمامة رسول الله متقدلاً سيفه، أمامة الحسن وعبد الله بن عمر في نفر من المهاجرين والأنصار حتى حملوا على الناس وفرقهم، ثم دخلوا على الخليفة فسلم عليه على.. وقال بعد تمهيد وجين: «لا أرى القوم إلا قاتلك»، فمرنا فلنقاتل». فقال الخليفة: «أنشد الله رجلاً رأى لله حقاً، وأقر أن لي عليه حقاً، وأن يهريق في سببي ملء محاجمة من دم أو يهريق دمه في» فأعاد على القول، فأعاد عليه هذا الجواب.. ثم خرج من عنده إلى المسجد. وحضرت الصلاة فنادوه: «يا أبا الحسن، تقدم فصل بالناس» فقال: «لا أصلى بكم والإمام محصور، ولكنني أصلى وحدي»، ثم صلى وحده وانصرف إلى منزله، وترك ابنيه مع أبناء زمرة من الصحابة في حراسة دار الخليفة؛ ليعلم الثوار أنهم معتدلون على كل ذى خطر في الإسلام إن وصلوا إلى الخليفة باعتداء.. عساهם إن علموا ذلك أن يتهدبوا المركب، فلا ينزعوا بالشر غاية منزعة.

إلا أن الثوار علموا أنهم مأخوذون بالانتظار مغلوبون بالمطاولة فتسورو الدار وولغوا في دم طهور لو هان على صاحبه أن تسفك الدماء في سبيله لعز عليهم أن يسفكوه.

\* \* \*

وللإفاضة في مقتل عثمان وعبرة هذا المقتل، مكان غير هذا المكان، وكتاب غير هذا الكتاب..

فإنما نحن في صدد الموقف الذي وقفه علىَ من هذه الجريمة، وما ينم عليه هذا الموقف من خلقه ورأيه وسريرته وجهره.. وإنما يعني هنا أن نسأل: أكان عليه وزر في هذه الجريمة؟.. أكان في مقدوره عمل صالح يعمله الإنقاذ عثمان من هذا المصير؟..

ونحن لا نسأل هذا السؤال لنرجع في جوابه إلى جدل المجادلين وأقاصيص المادحين والقادحين.. فقد سال في الخلاف على هذا السؤال دم غزير ومداد كثين، وليس علينا أن نزيد قطرة أو قطرات على هذا البحر المسجور الذي لا رُؤْ فيه. ليس علينا هذا؛ لأننا نستطيع أن نعبره إلى حقيقة ماثلة لمن يشاء أن يراها، وفيها الغنى - ولو بعض الغنى - عن الإسهاب في السؤال والجواب..

فالحقيقة التي لا يطول فيها الريب، أن علياً رضي الله عنه لم يكن أقدر على اجتناب هذا المصير من معاوية أو من عثمان نفسه، لو شاء عثمان أن يستمع إلى بعض الناصحين إليه.

فقد كان معاوية والياً عزيزاً، له جند يرسله إلى الخليفة فيحميه في الشدة الازمة وإن أباه، وكان لمعاوية قبول عند عثمان لم يكن علىَ ولا لأحد من خلصائه، وكان هو أقمن أن يميل بعثمان إلى الرضا بالحراسة أو الرضا بالرحلة إلى مكة أو الشام، لو أراد..

وكان في وسع عثمان أن يرحل إلى مكة، وهي آمن له من المدينة، أو يرحل إلى الشام، وقد كانت مفتوحة له قبل أن تغلقها الفتنة ويمرد الثوار في العصيان..

أما علىَ فقد كان موقفه أصعب موقف يتخيله العقل في تلك الأزمة المحفوفة بالصاعب من كل جانب..

كان عليه أن يكبح الفرس عن الجماح، وكان عليه أن يرفع العقبات والحواجز من طريق الفرس.. كلما حيل بينها وبين الانطلاق.

كان ناقداً لسياسة عثمان وبطانته التي حجبته عن قلوب رعاياه.. ناصحاً للخليفة باقصاء تلك البطانة، وتبدل السياسة التي تزينها له وتغريه باتباعها وصم الآذان عن الناصحين له بالإفلات عنها.

وكان مع هذا أول من يطالب بالغوث، كلما هجم الثوار على تلك البطانة،  
وهموا بإقصانها عنوة من جوار الخليفة.

كان الثوار يحسبونه أول مسؤول عن السعي في الإصلاح، وكان الخليفة  
يحسبه أول مسؤول عن تهدئة الحال وكف أيدي الثوار.

ولم يكن في العالم الإسلامي كله رجل آخر يعاني مثل هذه المعضلة التي  
تلاقاه من جانبيه كلما حاول الخلاص منها، ولا خلاص!

وضاعف هذا الحرج الشديد الذي كان يلقاه في كل خطوة من خطواته، أنه لم  
يكن بموضع الحظوة والقبول عند الخليفة حيثما وجد الإصفاء إلى الرأى والعمل  
بالمشورة. وإنما كان مروان بن الحكم موضع الحظوة الأولى بين المقربين إليه..  
لا ينجو من إحدى جنایاته التي كان يجنيها على الحكومة والرعاية حتى يعود إلى  
الخليفة فيوقع في روعه أن علياً وأخوانه من جلة الصحابة هم المساعون بين  
الناس بالكيد له وتأليب الثائرين عليه، وإنه لا أمان له إلا أن يوقع بهم ويعرض  
عنهم.. ويلتمس الأمان عند عشيرته وأقربائه، ومن هم أحق الناس بسلطانه  
وأصدقهم رغبة في دوامه..

ففي المؤتمر الذي جمعه الخليفة للتشاور في إصلاح الأمر وقمع الفتنة، لم يكن  
على مدعواً ولا منظوراً إليه بعين الثقة والمودة.. بل كان المدعون إلى المؤتمر من  
أعدائه والكارهين لنصحه.. وهم معاوية وعمرو بن العاص وعبد الله بن أبي سرح  
وعبد الله بن عامر وسعيد بن العاص، وهم في جملتهم أولئك الولاة الذين شكاهم  
على وجمهرة الصحابة، وبرمت بهم صدور المهاجرين والأنصار.

قال لهم عثمان: «إن لكل امرئ وزراء ونصحاء، وانكم وزرائي ونصحائى  
وأهل ثقتي، وقد صنع الناس ما قد رأيتم، وطلبوها إلى أن أغزل عمالى، وأن أرجع  
عن جميع ما يكرهون إلى ما يحبون.. فاجتهدوا رأيكم وأشيروا على»..

قال معاوية: «أرى لك يا أمير المؤمنين أن ترد عمالك على الكفاية لما قبلهم،  
وأنا ضامن لك ما قبلى».

رأى رجل يريد أن يحتفظ بولايته، ولا يريد أن يغضب أحداً من أصحاب  
الولايات في غير مصره..

وقال عبد الله بن عامر: «رأىي لك يا أمير المؤمنين أن تأمرهم بجهاد يشغلهم عنك، وأن تجهرهم في المغازي حتى يدخلوا لك.. فلا تكون همة أحدهم إلا نفسه..».

رأى رجل يريد أن يشغل الناس عن الشكوى ولا يريد أن يزيلها، ثم هو لا يبالى أن يخلق جهاداً تسفك فيه الدماء في غير جهاد مطلوب.

وقال عبد الله بن سعد: «أرى يا أمير المؤمنين أن الناس أهل طمع، فأعطهم من هذا المال تعطف عليك قلوبهم».

رأى رجل يشتري الرضا بالرسوة، ويستبقى ما في يديه منها.

وقال عمرو بن العاص، وهو بين السخط على ولاية فاتها والطمع في ولاية يرجوها: «أرى أنك قد ركب الناس بما يكرهون، فاعترض أن تعدل.. فإن أبيت، فاعترض أن تعزل.. فإن أبيت، فاعترض وامض قدماً»..

رأى رجل عينه على الخليفة وعينه على الثوار، ولهذا بقى حتى تفرق المجتمعون.. ثم قال للخليفة حيث لا يسمعه أحد غيره: «والله يا أمير المؤمنين لأنك أعز على من ذلك.. ولكنني قد علمت أن سيبلغ الناس قول كل رجل هنا، فأردت أن يبلغهم قوله فيثقو بي.. فأقود إليك خيراً وأدفع عنك شراً»..

\* \* \*

وكان مؤلاء هم الوزراء والنصحاء وأهل الثقة عند عثمان، ومن ورائهم مروان ابن الحكم يلازمه ويكتفِ لهم أن يحجب النصحاء عنه، وفي مقدمتهم على واخوانه.. ثم تفرق المؤتمرون وقد رد عثمان كل عامل إلى عمله، وأمره بالتضييق على من قبله..

ف كانت حيلة على في تلك المعضلة العصيبة جد قليلة، وكان الحول الذي في يديه أقل من الحيلة.

غير أنه مع هذا قد صنع غاية ما يصنعه رجل معلق بالنقيضين، معصوب بالتبعتين، مسؤول عن الخليفة أمام الثوار ومسئول عن الثوار أمام الخليفة..

جاءه الثوار مرة من مصر خاصة، يتخطون الخليفة إليه ويعرضون الخلافة عليه.. فلقيهم أسوأ لقاء، وأنذرهم لنن عادوا إليها ليكونن جزاؤهم عنده وعند الخليفة القائم، جزاء العصاة المفسدين في الأرض.

وجاءوه مرة أخرى وحجتهم ناهضة، ودليل التهمة التي يتهمون بها بطانة عثمان في أيديهم.. جاءوه بالخطاب الذي وجدوه في طريق مصر مع غلام عثمان، يأمر عامله بقتلهم بعد أن وعدم خيرا وأجابهم إلى تولية العامل الذي يرضيهم، فلم تخدهم حجتهم الناهضة، ولم يشأ أن يعلى لهم في ثورتهم واحتجاجهم من جراء ذلك الخطاب المشكوك فيه، وجعلهم متهمين مسؤولين بعد أن كانوا متهمين سائلين، فقال لهم: «وما الذي جمعكم في طريق واحد، وقد خرجتم من المدينة متفرقين كل منكم إلى وجهة؟»..

\* \* \*

وكانت حيرة علىٰ بين التقريب والإبعاد، أشد من حيرته بين الخليفة والثوار.. فكان يوم تارة يمبارحة المدينة ليكف الناس عن الهاتف باسمه، ويستدعي إليها تارة ليروع الناس عن مهاجمة الخليفة، فلما تكرر ذلك، قال لابن عباس الذي حمل إليه رسالة عثمان بالخروج إلى ماله في ينبع: «يا ابن عباس.. ما يريد عثمان إلا أن يجعلني جملأً ناضحاً بالغرب - أى الدلو - أقبل وأدبر.. بعث إلىٰ أن أخرج، ثم بعث إلىٰ أن أقدم، ثم هو الآن يبعث إلىٰ أن أخرج.. والله لقد دفعت عنه حتى خشيت أن أكون آثماً»..

ثم بلغ السيل الزيبي، كما قال عثمان رضي الله عنه، فكتب إلىٰ علىٰ يذكر له ذلك ويقول: «إن أمر الناس ارتفع في شأنى فوق قدره.. وزعموا أنهم لا يرجعون دون دمى، وطعم فىٰ من لا يدفع عن نفسه..

فإن كنت مأكلولاً فكن خيراً ككل      وَلَا فَأَدْرِكَنِي وَلَمَا أَمْسِقَ  
فعاد علىٰ، وجهد في إنقاذ الخليفة جهده، ولكنه كان يعالج داء استعصى دواؤه وابتلى به أطباؤه.. فكلهم يريد تغييرًا يأتي من قبل الغيب أو يأتي من قبل الآخرين، ولا يغير شيئاً من عمله أو مستطاعه، ولعل الخليفة لو شرع في التغيير المرجو يومنذا لما أجدى عليه عظيم جدواه، لفوات أوانه وانطلاق الفتنة من أعنتها، وامتناع التوفيق والصفاء بعد ما وقر في النفوس ولغطت به الأفواه..

وعد الخليفة وعده الأخير.. ليصلحن الأحوال ويبدلن العمال.  
وأحاطت به بطانته كدآبها في أثر كل وعد من هذه الوعود، تنهاه أن ينجزه  
وتخفيفه من طمع الناس فيه، إن هو أنجز ما وعدهم حين توعدوه.

وكانت المرأة أصدق نظراً من الرجال في هذه الغاشية التي تضل فيها العقول..  
فأشارت عليه امرأته السيدة نائلة باسترضاء على الإعراض عن هذه البطانة،  
ولم يكن أيسر على بطانته من إقناعه بضعف هذا الرأي بعد سماعه من امرأة  
ضعيفة، فكان مروان يقول له: «والله لإقامة على خطينة تستغفر الله منها أجمل  
من توبية تخوف عليها»..

وكان هو يأذن له أن يخرج ليكلم الناس، فلا يكلمهم إلا بالزجر والإصرار..  
كما قال لهم يوماً: «ما شأنكم قد اجتمعتم لأنكم جنتم لنذهب»، شاهت الوجوه..  
جنتم تريدون أن تنزعوا ملکنا.. ارجعوا إلى منازلكم، فإننا والله ما نحن مغلوبين  
على ما في أيدينا».

إذن بطلت الروية، ولم يبق إلا لحظة طيش لا يدرى كيف تبدأ، ولا يوتى لأحد  
إذا هي بدأت أن يقف دون منتها..

\* \* \*

جم الثوار على باب الخليفة، فمنعهم الحسن بن عليٍّ وابن الزبير ومحمد بن  
طلحة ومروان بن الحكم وسعيد بن العاص وطائفة من أبناء الصحابة..

واجتلدوا فمنعهم عثمان، وقال لهم: «أنتم في حلٍّ من نصري» وفتح الباب  
ليمعن الجlad حوله.. ثم قام رجل من أسلم يناشد عثمان أن يعتزل، فرماه كثير بن  
الصلت الكندي بسهم فقتله، فجنُّ جنون الثوار يطلبون القاتل من عثمان، وعثمان  
فيأبى أن يسلمه ويقول لهم: «لم أكن لأقتل رجلاً نصرني وأنتم تريدون قتلي...»  
وعزٌّ على الثوار أن يدخلوا من الباب الذي كان قد أغلق بعد فتحه، فاقتحموا الدار  
من الدور التي حولها.. وأقدموا على فعلتهم النكراء بعد إحجام كثير.

لو لم تقع الواقعـة في هذه اللحظـة الطـائـشـة، لوـقـعـتـ فيـ لـحظـةـ غـيرـهاـ لاـ يـدرـىـ  
كيف تـبـدـأـ هيـ الأـخـرىـ.. فإـنـماـ هـيـ بـادـرـةـ وـاحـدـةـ مـنـ رـجـلـ وـاحـدـ تـسـوقـ وـرـاءـهاـ كـلـ

مجتمع حول الدار من العهاجرين أو المدافعين، ولا أكثر من البوادر بين ثوار لا يجمعهم رأى، ومدافعين لا يضيّطهم عنان..

ونقل الخبر إلى المسجد، وفيه على جالس في نحو عشرة من المصليين، فراغه منظر القادر وسأله: «ويحك ما وراءك؟» قال: «والله قد فرغ من الرجل» فصاح به: «تبأ لكم آخر الدهر..» وأسرع إلى دار الخليفة المقتول.. فلطم الحسن، وضرب الحسين، وشتم محمد بن طلحة وعبد الله بن الزبير وجعل يسأل ولديه: «كيف قتل أمير المؤمنين، وأنتما على الباب؟» فأجاب طلحة: «لا تضرب يا أبا الحسن ولا تشتم ولا تلعن، لو دفع مروان ما قتل».

\* \* \*

قال سيف بن عمر عن جماعة من شيوخه: «بقيت المدينة خمسة أيام بعد مقتل عثمان، وأميرها الغافقى بن حرب، يتلمسون من يجيئهم إلى القيام بالأمر، والمصريون يلحون على علىٰ وهو يهرب إلى الحيطان<sup>(١)</sup>، ويطلب الكوفيون الزبير فلا يجدونه، والبصريون يطلبون طلحة فلا يجيئهم، فقالوا فيما بينهم: لا نولي أحداً من هؤلاء الثلاثة. فمضوا إلى سعد بن أبي وقاص فقالوا: إنك من أهل الشورى. فلم يقبل منهم، ثم راحوا إلى ابن عمر فأبى عليهم، فحارروا في أمرهم. ثم قالوا: إن نحن رجعنا إلى أمصارنا بقتل عثمان من غير إمرة اختلف الناس في أمرهم ولم نسلم.. فرجعوا إلى علىٰ فألحوا عليه، وأخذ الأشتر بيده فباعيه وباعيه الناس.. وكلهم يقول: لا يصلح لها إلا علىٰ، فلما كان يوم الجمعة وصعد على المنبر، بايعه من لم يبايعه بالأمس وكان أول من بايعه طلحة بيده الشلاء. فقال قائل: «إنا لله وإنا إليه راجعون»، ثم قال الزبير: «إنما بايعت علياً واللنج على عنقى والسلام..».

وهذا الخبر على وجازته، قد حصر لنا أسماء جميع المرشحين للخلافة بالمدينة عند مقتل عثمان.. وربما كان أشدهم طلبها طلحة والزبير، اللذان أعلنوا الحرب على علىٰ بعد ذلك.. فقد كانوا يمهدان لها في حياة عثمان، ويحسبان أن قريشاً قد أجمعوا أمرها إلا يتولاها هاشمي، وأن علياً وشيك أن يزداد عنها بعد عثمان كما زيد عنها من قبله، وكانت السيدة عائشة تؤثر أن تتول الخلافة إلى

(١) البصائر.

واحد من هذين.. أو إلى عبد الله بن الزبير؛ لأن طلحة من قبيلة تيم والزبير زوج اختها أسماء، وفي تأييد السيدة عائشة لواحد منها مدعاة أمل كبير في النجاح..

على أن الرأى هنا لم يكن رأى قريش، ولا رأى بنى هاشم.. فلو أن عثمان مات حتف أنفه، ولم يذهب ضحية هذه الثورة لجاز أن تجتمع قريش فتعقد البيعة ل الخليفة غير على بن أبي طالب، وجاز أن يختلف بنو هاشم.. فلا يجتمع لهم رأى على رجل من رجالهم الثلاثة المرشحين للخلافة، وهم: عقيل، وعلى، وابن عباس.

\* \* \*

ولكنها الثورة الاجتماعية التي تنشد رجلها دون غيره ولا محيط لها عنه.. فإن ترددت أيام، فذاك هو التردد العارض الذي يرد على الخاطر لا محالة، قبل التوافق على رأى جازم.. ثم لا معدل للثورة عن الرجل الذي تتجه إليه وحده على الرغم منها.

فطلحة والزبير، كانوا يشبهان عثمان في كثير مما أخذه عليه المترججون في الدين، وتمرد له الفقراء المحرومون.. كانوا يخوضان في المال، ولا يفهمان الزهد والعلم على سنته الناقمين المتزمتين، فإذا طلب الثائرون خليفة على شرطهم ووفاق رجائهم.. فما هم بواجديه في غير على بن أبي طالب، وقد قال بحق: «إن العامة لم تبايعنى لسلطان غالب ولا لعرض حاضر» ولو شاء لقال عن الخاصة الذين لا يطمعون في الخلافة مقالته عن العامة في انقيادهم إليه بغير رهبة ولا رغبة.. فقد كان أولئك الخاصة جميقاً على رأى العامة في حكومة عثمان وبطانته، وإن أخفى بعضهم لومه.. ولم يذهب بعضهم في اللوم مذهب الثوار في النزق وسفك الدماء..

ونعتقد كما أسلفنا أن هذه الحقيقة هي أولى الحقائق بالتوكيد والاستحضار، كلما عرض أمر من أمور الخلاف والتردد في خلافة على رضى الله عنه.. فإذا هي فهمت على وجهها، فكل ما عدتها مفهوم البواطن والظواهر منسق الموارد والمصادر.. وإذا هي لم تفهم على الوجه الأمثل أو تركت جانبها، ويبحث الباحثون عن العلل والعواقب في غيرها فالعهد كله غامض مجھول، والموازين كلها منقوصة سواء في تقدير الرجال أو تقدير الأعمال، وجاز حينئذ أن يرمى على بالخطأ.. ولا خطأ عنده يصححه غيره في موضعه، وإنما هو حكم الموقف الذي

لا محيد عنه. وجاز كذلك أن ينحل خصومه فضل الصواب ولا صواب عندهم؛ لأنهم مضطرون إلى ورود هذا المورد.. فكرروا فيه أو طرقوه اعتسافاً بغير تفكير..

\* \* \*

فلم تكن المسألة خلافاً بين على ومعاوية على شيء واحد، ينحسم فيه النزاع بانتصار هذا أو ذاك.

ولكنها كانت خلافاً بين نظامين متقابلين وعالمين متنافسين: أحدهما يتمرد ولا يستقر، والأخر يقبل الحكومة كما استجدى ويسهل فيها إلى البقاء والاستقرار.. أو هي كانت صراعاً بين الخلافة الدينية كما تمثلت في علي بن أبي طالب، والدولة الدنيوية كما تمثلت في معاوية بن أبي سفيان.

وليس موضع الحسم فيها أن ينتصر على.. فيحكم في مكان معاوية، أو ينتصر معاوية فيحكم في مكان على، بل موضع الحسم فيها مبادئ الحكم كيف تكون إذا تغلب واحد منها على خصمه؟ تكون مبادئ الخلافة الدينية أو مبادئ الدولة الدينية؟.. تكون مبادئ الورع والزهدادة أو مبادئ الحياة على أساس الثروة الجديدة، كما توزعت بين الأنصار وتفرقت بين السراة والأجناد والأعوان؟

فلو أن علياً ملك الشام ومصر والعراق والنجاشي، وجرى في سياستها على ستة أصحابه من الحفاظ القراء ومنكري البذخ والإسراف لبقيت المشكلة حيث كانت، ولم تغنم هزيمة معاوية إلا ريثما يتجرد للدولة منازع آخر يحاول الغلبة من حيث فشل معاوية.

ولو أن معاوية ملك المدينة إلى جانب ملكه، وجرى في سياستها على ستة الحفاظ القراء لما أرضاهما، ولا انقاد له أحد من أشياعه..

فالجسم حق الجسم هنا، إنما هو تغلب مبادئ الخلافة ولا حيلة لعلى ولا لمعاوية في علاج الأمر على غير هذا الوجه، لو جهد له جهد الطاقة..

\* \* \*

وقد كان الموقف بين الخلافة والملك ملتباً متشابكاً في عهد عثمان كان نصف ملك ونصف خلافة، أو كان نصف زعامة دينية ونصف إمارة دينية..

فوجب أولاً أن يتضح الموقف بينهما، وأن يزول الالتباس عن فلق صريح.. ووجب وقد زال الالتباس، وتقابل الضدان اللذان لا يتفقان، أن يبلغ الخلاف مداه.. ولن يزال قائماً حتى تكتب الغلبة لمبدأ من المبدئين وحكم من الحكمين، وليس لعلى أو معاوية على التخصيص.

هذه هي العلة الكبرى التي تنطوي فيها جميع العلل الظاهرة.. وخلق بكل علة أخرى أن تكون تعلة موضوعة يظهر صاحبها غير ما يبطن، أو ينخدع في زعمه وهو غافل عن معناه..

خذ لذلك مثلاً علة طلحة وأصحابه الذين ثاروا على عليٍ ليطلبوه بدم عثمان، وهم لم يدفعوا عنه في حياته بعض ما دفع علىٰ عنه. وقد كان عثمان كثيراً ما يقول: «ويلي من طلحة.. أعطيته كذا وكذا ذهباً وهو يروم دمي.. اللهم لا تمنعه به ولقه عواقب بغيه».. وسأء ظن الناس بنقمة طلحة على عثمان حتى حدث بعضهم أنه رآه يوم مقتله يرمي الدار، ويقود بعض الثانرين إلى الدور المجاورة ليهبطوا منها إلى دار عثمان، وهو حديث يفتقر إلى السند الوثيق، ولكنه ينم على ظن الناس بصداقية طلحة لل الخليفة المقتول.

وخذ لذلك مثلاً حجة معاوية حين علل ثورته باتهام عليٍ في دم عثمان، وعلل اتهامه لعليٍ بتقصيره في القود من الثانرين.. وهم ألوف يحملون السلاح، وهو لم يسكن بعد إلى سلطانه يعنيه على القود من هؤلاء الألوف المسلمين، فماذا صنع معاوية بقاتل عثمان حين صار الملك إليه، ووجب عليه أن ينفذ العقاب الذي من أجله ثار واستباح القتال؟ إنه اتبع علياً فيما صنع، وأبى أن يذكر الثار المقيم المبعد، وقد ذكروه به وألحفوا في تذكيره، ولقد كان أول ما سمعه يوم زار المدينة ودخل بيت عثمان صحيحة عانشة بنته وهي تبكي: «وا أبناه» فلم تزد هذه الصححة المثيرة إلا إصراراً على الإغضاء والإغفاء، وقال لها يعزّيها: «يا ابنة أخي.. إن الناس أعطونا طاعة وأعطيناه أماناً، وأظهروا لهم حلماً تحته غضب، وأظهروا لنا طاعة تحتها حقد، ومع كل إنسان سيفه وهو يرى مكان أنصاره.. فإن نكثنا بهم نكتوا بنا، ولا ندرى أعلىنا تكون أم لنا ولأن تكوني بنت عم أمير المؤمنين خير من أن تكوني امرأة من عرض المسلمين...».

ولو كانت الثورة كلها من أجل عثمان لما انتهت بهذا التسليم الهين.. ولكن  
عذر على في بداية المحنـة أعظم حـجة، وأحق بالقبول..

• • •

أو خذ لذلك مثلاً علة عمرو بن العاص، وقد كان أول الناصحين لعثمان  
بـالاعـزالـ، بل كان يخطب عثمان ليـسـترـضـيـ الناسـ، وعمـروـ يـصـبـحـ بهـ منـ صـفـوفـ  
الـمـسـجـدـ: «اتـقـ اللهـ ياـ عـثـمـانـ، فـإـنـكـ قـدـ رـكـبـتـ أـمـورـاـ وـرـكـبـنـاـهاـ مـعـكـ.. فـتـبـ إـلـىـ اللهـ  
نـتـبـ..» ثـمـ تـرـكـ عـثـمـانـ فـيـ المـدـيـنـةـ بـيـنـ الـمـؤـتـمـرـيـنـ بـهـ وـمـضـىـ إـلـىـ فـلـسـطـيـنـ، وـسـمـعـ  
وـهـ يـقـولـ: «وـالـلـهـ إـنـىـ كـنـتـ لـأـلـقـىـ الرـاعـىـ فـأـحـرـضـهـ عـلـىـ عـثـمـانـ».

فـكـلـ عـلـةـ لـلـثـورـةـ عـلـىـ خـلـافـةـ عـلـىـ، فـهـىـ تـعـلـلـ مـوـضـوعـ يـنـخـدـعـ بـهـ قـائـلـهـ أـوـ  
يـنـخـدـعـ بـهـ غـيرـهـ.. إـلـاـ تـلـكـ العـلـةـ التـىـ طـوـتـ فـيـهـ جـمـيعـ العـلـلـ ظـاهـرـهـاـ وـخـافـيـهـاـ  
وـصـرـيـحـهـاـ وـمـكـذـوبـهـاـ، وـهـىـ الـخـلـافـ بـيـنـ مـبـادـئـ الـخـلـافـةـ الـدـيـنـيـةـ وـمـبـادـئـ الـدـوـلـةـ  
الـدـنـيـوـيـةـ، وـضـرـورـةـ الـفـصـلـ بـيـنـ هـاتـيـنـ الـخـطـتـيـنـ.. وـإـنـ كـانـ فـيـ ظـاهـرـهـ فـصـلـاـ بـيـنـ  
رـجـلـيـنـ..

فـلـمـاـ بـوـيـعـ عـلـىـ بـالـخـلـافـةـ، كـانـ هـذـهـ الـبـيـعـةـ إـيـذاـنـاـ بـاـنـقـسـامـ الـحـلـقـةـ بـيـنـ الـنـدـيـنـ  
لـلـصـرـاعـ الـأـخـيـرـ، أـوـ كـانـ إـيـذاـنـاـ بـاـصـطـفـافـ الـمـتـسـابـقـيـنـ إـلـىـ غـايـةـ لـابـدـ مـنـ بـلـوغـهـاـ..  
وـلـنـ تـخـطـرـ عـلـىـ الـبـالـ غـايـةـ لـهـذـاـ السـبـاقـ الـمـحـتـومـ غـيرـ اـنـتـهـاءـ الـخـلـافـةـ أـوـ اـنـتـهـاءـ الـمـلـكـ  
عـلـىـ النـحـوـ الـذـيـ تـهـيـأـتـ لـهـ عـنـاـصـرـ الـنـظـامـ الـاجـتمـاعـيـ الـجـدـيدـ.

فـأـمـاـ اـنـتـهـاءـ الـمـلـكـ فـيـ بـدـايـتـهـ، فـقـدـ كـانـ بـعـيـداـ.. بلـ كـانـ عـسـيـراـ جـداـ فـيـ تـلـكـ الـأـوـنـةـ  
كـمـاـ يـعـسـرـ اـنـطـفـاءـ النـارـ وـهـىـ تـهـبـ بـالـشـعـالـ..

وـأـمـاـ اـنـتـهـاءـ الـخـلـافـةـ فـهـوـ الـذـيـ كـانـ، وـهـوـ الـذـيـ كـانـ مـنـظـورـاـ أـنـ يـكـونـ، وـلـنـ يـكـونـ  
غـيرـهـ بـمـنـظـورـ.. فـمـنـ الـفـضـولـ لـوـمـ عـلـىـ شـىـءـ مـنـ الـأـشـيـاءـ التـىـ أـفـضـتـ إـلـىـ هـذـهـ  
الـخـاتـمـةـ، وـهـىـ مـحـتـومـةـ لـيـسـ عـنـهـاـ مـحـيدـ..

إـذـ لـمـ يـكـنـ طـبـيـعـيـاـ أـنـ يـصـمـدـ النـاسـ عـلـىـ سـتـةـ الـنـبـوـةـ أـكـثـرـ مـنـ جـيلـ وـاحـدـ، تـثـوـبـ  
بـعـدهـ الـطـبـائـعـ إـلـىـ فـطـرـتـهـاـ مـنـ نـشـأـةـ الـخـلـيقـةـ الـأـوـلـىـ، وـقـدـ يـتـفـقـ كـثـيرـاـ أـنـ يـغـمـرـهـاـ  
جـلـالـ الـنـبـوـةـ أـوـ جـلـالـ الـخـلـافـةـ الـنـبـوـيـةـ، وـهـىـ فـيـ إـبـانـ النـضـالـ وـالـحـمـيـةـ الـدـيـنـيـةـ،  
فـتـنـسـىـ الـمـطـامـعـ وـتـسـهـوـ عـنـ الـحـزـازـاتـ وـتـسـتـعـذـبـ الـأـلـمـ وـالـفـداءـ إـلـىـ مـدـىـ الـطـاـقةـ

الإنسانية، ولكنها تبلغ مدى الطاقة الإنسانية بعد حين، وتفتر عن النهوض من قمة إلى قمة.. فتركت آخر الأمر إلى الأرض السواء حيث لا حافز ولا مستنهض، إلا مجازة الطبيعة في مجاريها التي لا تشق عليها، وإن المصلحين ليفرضون غاية الرضا إذا هي حفظت من إصلاحهم عند ذلك وازعاً يهديها بعد ضلاله عمياً، ويردعها بعد جماع مرید، ويکفک من غلوانها ما كان من قبل منطلقاً بغير عنان..

وقد نظر النبي عليه السلام بعين الغيب إلى هذا المصير فقال: «الخلافة ثلاثة عاماً ثم يكون بعد ذلك الملك».. وأنباء بانقسام الفرق وتشعب الأهواء، وكأنما ينظر إلى ذلك بعينيه صلوات الله عليه.

\* \* \*

وابطع على من اليوم الأول في خلافته أحسن السياسات التي كان له أن يتبعها، فلا نعرف سياسة أخرى أشار بها ناقدوه أو مؤرخوه ثم أقاموا الدليل على أنها خير من سياسته في صدق الرأى وأمان العاقبة، أو أنها كانت كفيلة باجتناب المآذق التي ساقتة الحوادث إليها.

فمن اللحظة الأولى، أخذ في تجديد قوى الخلافة الدينية التي لاقوا له بغيرها..

فعزل الولاة الذين استباحوا الغنائم المحظورة، وتمردوا بالدنيا، وطمعوا وأطمعوا رعاياهم في بيت مال المسلمين، وأثاروا على عثمان سخط السوداد وسخط الفقهاء المترججين والحفاظ الغيورين على فضائل الدين..

ورد القطائع التي وزعتها بطانة عثمان بين المقربين وذوى الرحم، فصرفتها عن وجهها التي جعلت لها من إصلاح المرافق وإغاثة المفتقرين إليها على شرعة الإنصاف والمساواة.

ودرج إلى خطة أبي بكر وعمر في تجنب الصحابة الطامحين إلى الإمارة فتنبه الولايات، مخافة عليهم من غوايتها وابعاداً لهم من دسائس الشيع والعصبيات.. فلما طالبه طلحة والزبير بولاية العراق واليمن، قال لهم: «بل تبقيان معى لأنس بكم»، وسأل ابن عباس: «ما ترى؟» فأشار بتولية الزبير البصرة وتولية طلحة الكوفة. قال على: «ويحك.. إن العراقيين بهما الرجال والأموال.. ومتنى تملكاً رقاب

الناس يستميلان السفيه بالطمع، ويضرمان الضعيف بالبلاء، ويقويان على القوى بالسلطان، ولو كنت مستعملاً أحداً لضره أو نفعه لاستعملت معاوية على الشام ولو لا ما ظهر من حرصهما على الولاية كان لى فيهما رأي».

نعم، إن هذه السياسة أغضبت منافسيه وطالبي المنفعة الدنيوية على يديه.. ولكن السياسة الأخرى كانت تغضب أنصاره ولا تضمن رضا المنافسين ودوامهم على الرضا والوفاق بينهم في تأييده. وكانت تختلف عقیدته التي يدين بها نفسه وأقرب الناس إليه، وتختلف وعده وعقيدة الناس فيه.. ولن يكون مالكا غالباً بسياسة الملك على كل حال، فإن لم يكن خليفة فما هو بشيء، وإن كان خليفة وملكاً فهي خطة عثمان التي لم تستقم قط على وجه من وجهيها ومصيرها معروفة، وإن كان خليفة ولا اختيار له في ذلك فكل ما صنع فهو الحكمة كأحسن ما تراض له الحكمة، وهو السداد كأقرب ما يتاح له السداد.

وعلم أن قريشاً لا ينصرونه، فنقل العاصمة من المدينة إلى الكوفة.. لأن قريشاً كانوا هاشميين وهم لا يتلقون على بيته، وقد تركه أقربهم إليه ورحل إلى معاوية طمعاً في رفده، أو كانوا أمويين وهم حزب معاوية وأهل عشيرته وبنته، أو من تيم وهم حزب طلحة، أو من عدى وهم يوثرون عبد الله بن عمر بن الخطاب، أو من قبائل أخرى، وهم كما قال: «قد هربوا إلى الأثرة».. فإذا أقام بينهم فهم مقيم بين أنساب لا ينقطع لهم طلب ولا يضمن لهم ولا..

\* \* \*

ولم تمض أيام معدودة على مبايعة الخليفة الجديد حتى انتظمت صفوف الحجاز كله له أو عليه.. فكان معه جميع الشاكين لأسباب دينية أو دنيوية، وكان عليه جميع الولاية الذين انتفعوا في عهد عثمان، وجميع الطامعين في الانتفاع بالولاية والأموال العامة.. وحالت الخلافة الجديدة بينهم وبين ماطمعوا فيه..

وعلى رأس هؤلاء طلحة والزبير..

فحشدوا جموعهم إلى البصرة، وصحبتهم السيدة عائشة لأنها كانت ترغب في خلافة طلحة.. لقيها ابن عباس على مقربة من المدينة وهو أمير على الحج من

قبل عثمان، ولما يزل قائما بالخلافة، فقالت له: يا بن عباس.. أنسدك الله فاينك قد أعطيت لساننا إز عيلا - أى ماضيا - أن تخذل عن هذا الرجل - تعنى عثمان - وأن تشکك فيه الناس فقد بانت لهم بصائرهم وأنهجهت ورفعت لهم المنار، وتحلبو من البلدان لأمر قد جم. وقد رأيت طلحة بن عبيد الله قد اتخذ على بيوت الأموال والخزانن مفاتيح.. فإن يل يسر بسيرة ابن عمه أبي بكر رضي الله عنه» فأجابها ابن عباس: «يا أمه! لو حدث ما فزع الناس إلا إلى صاحبنا» أى على فقلات: «إيهَا عنك.. إنني لست أريد مكايرتك ولا مجادلتكم».

فلما بويع علىَّ في المدينة. لم تكن من أنصاره ولا مع الباقيين على الحيدة بينه وبين خصومه.. ولعلها لم تنسَ بعد نصيحته للنبي عليه السلام في مسألة الإفك التي قيل إنه أشار فيها بتطليقها، فخرجت إلى البصرة مع المطالبين بثار عثمان، وكانت هنالك وقعة الجمل التي سميت بهذا الاسم لاحتدام القتال فيها حول جملها وهوجها.. فانتصر علىَّ، وقتل الزبير، ومات طلحة بجرح أصابه في المعركة، وحسم القتال بالصلح بين الفريقين في الحجاز والعراق..

على أن هذا النصر العاجل، لم يخل من آفة تکدره وتنذر بالمخاوف التي يوشك أن يلقاها علىَّ في حربه لخصومه الباقيين بعد موت طلحة والزبير.. وأقوام معاوية بن أبي سفيان صاحب الشام..

فقد كشفت وقعة الجمل عن مصاعب القيادة في جيش من المتمردين والمتذمرين.. فإنهم يستحمسون في عقيدتهم، وهي فضيلة من فضائل الجيوش المقاتلة، ولكنهم من جراء هذه الحماسة نفسها عرضة للعناد والتمادي في اللدد وإعجال قائدتهم عن إنعام الروية وانتظار الفرص المواتية..

فقد كان علىَّ يميل - كدأبه - إلى مفاتحة الخارجين عليه في المهادنة أو المصالحة، وكان معه جماعة السبنيـة - أتباع عبد الله بن سبا - وهم أخلص الناس له وأغيرهم عليه، ولكنهم لفريط غيرتهم ولددتهم في عداوتهم لم يقنعوا بما دون القضاء على خصومه، ولم يقبلوا التوسط في الصلح دون الغلبة التي لا هوادة فيها.. فدهموا القوم وأوقدوا جذوة الحرب، قبل أن يفرغ علىَّ من حديث المهادنة والتقريب بينه وبين أصدقائه الذين خرجوا عليه..

وكانت هذه أولى العثرات الكبار التي أعتبرت بها حماسة المتمردين والمتذمرين في جيشه، ولم تزل تتلاعّب وتتفاقم عليه حتى مني بالعثرة التي لا تقال...  
وكان ذلك في وقعة صفين..

فإنه نظر بعد غلبه في العراق، فلم يجد أمامه خصما يقف في طريق الخلافة إلا جيش معاوية بالشام، فعمد معه إلى خطته التي جرى عليها مع خصمه كافة حيث كانوا وكانت منزلتهم من الجاه والقوة، ومعنى بها خطة المسالمة والبدء بالإقناع.. فطلالت المراسلة منه إلى معاوية، ومن معاوية إليه، وفي مثل واحد منها، ما يغنى عن كثير..

كتب إلى معاوية بعد وقعة الجمل، وقد سبقته كتب كثيرة من المدينة.. «سلام عليك.. أما بعد، فإن بيعتى بالمدينة لزمالك وأنت بالشام، لأنه بایعني الذين بايعوا أبي بكر وعمر وعثمان على ما بويعوا عليه. فلم يكن للشاهد أن يختار، ولا للغائب أن يرد، وإنما الشورى للمهاجرين والأنصار، فإذا اجتمعوا على رجل وسموه إماما كان ذلك لله رضى، وإن خرج عن أمرهم ردوه إلى ما خرج عنه، فإن أبي قاتلوك على اتباعه غير سبيل المؤمنين، وولاه الله ماتولي، وأصلاه جهنم وسأله مصيرا، وإن طلحة والزبير بایعنى ثم نقضوا بيعتما، وكان نقضهما كردهما، فجاهدتهما بعد ما أعزرت إليهما، حتى جاء الحق وظهر أمر الله، وهم كارهون. فادخل فيما دخل فيه المسلمين، فإن أحب الأمور إلى قبولك العافية، وقد أكثرت في قتلة عثمان، فإن رجعت عن رأيك وخلافك ودخلت فيما دخل فيه المسلمين.. ثم حاكمت القوم إلى حملتك وإيامهم على كتاب الله. وأما تلك التي تريدها - يعني الخلافة - فهي خدعة الصبي عن اللبن. ولعمري لمن نظرت بعقلك دون هواك لتجدني أبراً قريش من دم عثمان، واعلم أنك من الطلقاء<sup>(١)</sup> الذين لا تحل لهم الخلافة ولا يدخلون في الشورى وقد بعثت إليك وإلى من قبلك جرير بن عبد الله، وهو من أهل الإيمان والهجرة.. فبايده، ولا قوة إلا بالله».

فرد عليه معاوية بما يلى:

(١) أطلق معاوية وأبوه من الأسر يوم متح مكة

«سلام عليك.. أما بعد، فلعمرى لو بایعك الذين ذكرت وأنت برىء من دم عثمان، لكنك كأبى يكر و عمر و عثمان، ولكنك أغريت بدم عثمان وخذلت الأنصار، فأطاعك الجاهل وقوى بك الضعيف، وقد أبى أهل الشام إلا قتالك حتى تدفع إليهم قتلة عثمان.. فإن فعلت كانت شورى بين المسلمين، وإنما كان الحجازيون هم الحكام على الناس والحق فيهم، فلما فارقوه كان الحكام على الناس أهل الشام، ولعمرى ما حجتك على أهل الشام كحجتك على طلحة والزبير، إن كانوا بایعاك فلم أبايعك أنا، فأما فضلك فى الإسلام وقرباتك من رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فلست أدفعه»..

ومن رد معاوية هذا، تبدو النية الواضحة فى فتح أبواب الخلاف واحداً بعد واحد.. كلما أغلق باب منها بقى من ورائه باب مفتوح، لا ينتهى الخلاف بإغلاقه.. فتسليم قتلة عثمان لا يكفى، لأن علياً نفسه متهم بالإغراء والتخذيل، وبراءة عليٌّ من هذه التهمة لا تكفى لأن المرجع بعد ذلك إلى الشورى والنظر فى البيعة من جديد..

وشورى الحجازيين والعراقيين لا تكفى لأن الحق قد خرج منهم إلى أهل الشام، وهم الحكام على الناس.. لأنهم يحكمون لمعاوية ولا يحكمون لغيره..

ومن ثم، بطلت الحجج والرسائل كما تبطل كل حجة وكل رسالة عند ما يقال باللسان غير ما يجول فى الصدور.

وزحف علىٌ من الكوفة إلى صفين، ووجد جيش معاوية على الماء.. فنحاه عنه بعد أن أبى عليه معاوية أن ينحيه بغير قتال..

ويبدأت العثرات من ثم فى كل خطوة يخطوها للسلام أو للقتال، فلا يتحفظ فريق من أنصاره للحرب حتى يتثنى فريق آخر يحرماها ولا يقول بوجوبها، وتحاجز القوم نيفاً وثمانين فزعة.. وتصاولوا فى وقعت شتى غامرت بها طائفة من هنا وطائفة من هنا، وقلما استتبك فيها الجيșان فى وقعة جامعة حتى كانت وقعة الهرير، وحاقت الهزيمة بجيش معاوية وقيل إنه هم بالفرار.. وإذا بالمصاحف ترفع على الحراب من قبل جيش الشام، وإذا بالعترة الكبرى التى لا خطوة بعدها فى طريق فلاح.. فإن علياً نظر حوله، فإذا بجيشه يوشك أن يقتل فيما بينه نزاعاً على القتال أو إلقاء السلاح، وإن معاوية لفى غنى عن كفاح قوم

لا يتفقون على كفاحه.. فله منهم سيف مشروعة لنصرته، شاءوا أو لم يشاءوا،  
وسيكتفونه مثونة الحرب حتى يتتفقوا بينهم على حربه، وهيهات!

\* \* \*

ولو كانت آفة الطاعة في جيش على، مقصورة على اجتهد القراء والحفظ،  
وتعجل الغلاة والمتمردين.. لكن في ذلك وحده ما يكفي لإفساد التدبير  
واضطراب القيادة وتعذر القتال على أصوله.. إذ لا يستغنى القائد في ميدان  
الحرب، ولا في ميدان السياسة، عن الكتمان والمفاجأة وتحويل الخطط على حسب  
الظروف والمناسبات.. فإذا كان في كل عمل من أعماله عرضة لاجتهد أصحاب  
الفتاوى، وكان أصحاب الفتاوي يفترقون عشرين وجهة في كل حركة من  
حركات الجيش، فليست له خطة تكتم ولا خطة تنفذ.. وليس عجيباً بعد ذلك، أن  
ينهزم في ميدان القتال شر هزيمة يبتلى بها مقاتل.. بل العجيب أن يتماسك فترة  
من الزمن - وإن قصرت - أمام جيش يفوقه في العدد ويرجع في أمره إلى قيادة  
موحدة ونية مجتمعة ومشينة مطاعة..

ولكن الآفة مع هذا، لم تكن كلها في اجتهد الحفاظ وتعجل الغلاة.. بل كان  
في الجيش أناس يخونون عهده ويشغبون عليه، ويبدو من أعمالهم أنهم مسخرون  
لعدوه كارهون لانتصاره.. فإن لم يكونوا كذلك، فالامر الذي لا شك فيه أنهم كانوا  
يعملون - وهم عامدون وغير عامدين - شر ما يعمله الخائن الخبيث الذي يتحين  
الفرص للعناد والشقاق، وإفشاء الخل والخذلان في أحرج الأوقات.

وأدھى من ذلك، أنه لم يكن قادراً على زجرهم والتنكيل بهم.. لأن الجيش الذي  
يوجد فيه من يحرم حرب العدو، لن يعدم أناساً يحرمون حرب النصير المقيم على  
ظاهر الطاعة، وليس لك بُيُّنة قاطعة عليه.

ومثل من ذلك أيضاً يغنى عن أمثال كثيرة، وهو مثل الأشعث بن قيس أكبر  
سادات كندة وأخلقهم أن ينصر حزباً على حزب، لو خلصت نيته ويرثت شيمته  
من التقلب والغدر بأصحابه..

طمح هذا الرجل إلى الملك بعد موت النبي عليه السلام، فدعى قومه أن يتوجوه..  
وحارب المسلمين مع المرتدين حتى حاصر في حصنه أيامما، وينس من الغلبة

فاستسلم.. على أن يصان دمه وبقية دم عشرة من أخصائه، ثم فتح الحصن فقتل كل من فيه ونجا بالعشرة الذين اختارهم إلى أبي بكر رضي الله عنه، فقبل توبته وزوجه أخته أم فروة. فلما نشببت الفتنة بين عليٍّ ومعاوية، كان هو من حزب عليٍّ يتطلع للفرصة السانحة.

ثم زحف عليٌّ رضي الله عنه إلى صفين، فكان الأشعث أول المندفعين إلى القتال حين سد أهل الشام طريق الماء، وجاء عليه يقول: «يا أمير المؤمنين! أيمنعوا القوم الماء وأنت فينا ومعنا سيفوننا؟.. ولئن الزحف إليه.. فوالله لا أرجع أو أموت»

ولكنه عاد إلى المسالمة، بعد أن وضع النصر في ليلة الهرير، فخطب في قومه من كندة قائلاً:

«... قد رأيت يامعشر المسلمين ما قد كان في يومكم هذا الماضي، وما قد فني فيه من العرب.. فوالله لقد بلغت من السن ما شاء الله أن أبلغ، فما رأيت مثل هذا اليوم قط.. ألا فليبلغ الشاهد الغائب أنا إن توافقنا غداً إذن لفنيت العرب وضيعت الحرمات.. أما والله ما أقول هذه المقالة خوفاً من الحرب، ولكنني رجل مسن أخاف على النساء والذراري غداً إذا فنينا»..

ثم ذهب إلى عليٍّ رضي الله عنه بعد رفع المصاحف، فقال له: «ما أرى الناس إلا قد رضوا وسرهم أن يجيبوا القوم إلى مادعوهم إليه من حكم القرآن.. فبان شئت أتيت معاوية فسألته ما يريد فنظرت ما يسأل».

ولقي معاوية فسأله: «يامعاوية... لأى شيء رفعت هذه المصاحف؟».

قال: «للتراجع نحن وأنت إلى أمر الله عز وجل في كتابه.. تبعثون منكم رجالاً ترضون به، ونبعث منا رجالاً، ثم نأخذ عليهما أن يعملوا بما في كتاب الله لا يعودوا منه.. ثم تتبع ما اتفقا عليه».

فقال الأشعث: «هذا الحق!».

وعاد إلى عليٍّ ينادي بالتحكيم، ويختار له هو وأنصاره رجالاً ينوب عن عليٍّ، وعلىٍّ لا يرضاه..

وكان أنصار التحكيم قد تكاثروا واجتراءوا على أمير المؤمنين، فلم يبالوا أن  
يجبهوا بالقول السمين مذرين متوعدين:

«ياعلى! أجب إلى كتاب الله عز وجل إذا دعيت إليه، وإلا ندفعك برمتك إلى  
القوم أو نفعل كما فعلنا بابن عفان. إنه عرض علينا أن نعمل بما في كتاب الله  
عز وجل فقبلناه.. والله لتفعلنها أو لنفعلنها بك».

والحوا عليه أن يرد قانده الأشتر النخعى من ساحة الحرب، وإلا اعتزلوه أو قتلوه..  
فقبل التحكيم وهو كاره..

واختار أهل الشام عمرو بن العاص، فقال الأشعث: «فإنما رضينا بأبى موسى  
الأشعرى»

قال على: «إنه ليس لي بثقة.. قد فارقني وخذل الناس عنى، ثم هرب منى حتى  
أمنته بعد أشهر، ولكن هذا ابن عباس فولى به ذلك».

قالوا: «لا نريد إلا رجلا هو منك ومن معاوية سواء، ليس إلى واحد منكما  
بأدنى من الآخر..»

قال: «فإنى أجعل الأشتر»

قال الأشعث - وهو ينفس على الأشتر مكانته وبلاه من قبل - «وهل سعر  
الأرض غير الأشتر؟.. أو قال: وهل نحن إلا فى حكم الأشتر!»..

فلما رأى إصرارهم وقلة أنصاره على رأيه بينهم قال: «فقد أبىتم إلا أبا  
موسى؟»

قالوا: «نعم».

قال: «فاصنعوا ما بدا لكم!».

• • •

فهذا رجل من الزعماء المطاعين فى جيش على، لم يدع من وسعه شيئاً للتغلب  
حزب معاوية على حزبه، واستكثر عليه أن يكون الحكم الذى يختاره نصيراً له  
مؤمناً بحقه وصحة رأيه. ولا طائل فى البحث عن هذا الخذلان الصريح، أكان هو

الطعم في الملك بعد فشل على أم النعمة على الأشتراكى فى مكانته وبلانه، أم التواطؤ بينه وبين معاوية على منفعة مؤجلة ومكافأة موعودة.. فإنما النية الخبيثة ظاهرة وإن استقرت العلة، وأيا كانت العلة الخفية فقد صنع الرجل غاية ما استطاع لتغلب حزب معاوية وخذلان الحزب الذى هو فيه.

قال على يصف قسمته من الأنصار، وقسمته من النوازل والعترات: «لو أحبني جبل لتهافت».

وقال يصف أنصاره: «أيها الناس المجتمعة أبدانهم، المختلفة أهواهم، كلامكم يوهى الصم الصلاة، وفعلكم يطعم فيكم الأعداء.. ما عزّت دعوة من دعاكم، ولا استراح قلب من قاساكم. أعاليل بآصاليل دفاع ذى الدين المطول.. أى دار بعد داركم تمنعون؟.. ومع أى إمام بعدي تقاتلون؟.. المغفور والله من غررتموه، ومن فاز بكم فقد فاز والله بالسهم الأطيب، ومن رمى بكم فقد رمى بأفق ناصل<sup>(١)</sup>. أصبحت والله لا أصدق قولكم ولا أطعم في نصركم، ولا أ وعد العدو بكم، ما بالكم؟.. ما دواوينكم؟.. ما طبعكم؟.. القوم رجال أمثالكم، أقولاً بغير علم؟.. وغفلة من غير ورع؟.. وطمعاً في غير حق؟..».

وهي صيحة لا تصف إلا بعض ما يعانيه من حيرة، لا مخرج له منها في سياسة أصحابه. فإنه لم يفرغ من التحكم الذي أذعن له وهو كاره، حتى فوجئ بطاقة أخرى من أنصاره يرمونه بالكفر لأنّه قبل ذلك التحكيم، وزعمواه قبولاً للتحكيم في كلام الله وفي دماء المسلمين، وهو عندهم كفر بواح، أولئك هم الخوارج الذين حاربوه بالسلاح، وكانوا يحرمون عليه حرب معاوية قبل ذاك!

ثم اجتمع الحكمان بدوامة الجنديلى التي وقع عليها الاختيار لتكون وسطاً بين العراق والشام. ولم يكن قرار الحكمين خافياً على من عرفوا أباً موسى الأشعري وعمرو بن العاص فإن أباً موسى لم يكتم قط أن السلامة في اجتناب الفريقين والقعود عن القتال، فليس أيسراً من إقناعه بخلع صاحبه وخلع معاوية على السواء. ثم يرجع الرأى إلى عمرو بن العاص في إقرار هذا الخلع أو الاحتيال فيه بالحيلة التي ترضيه.

---

(١) الأفق هو السهم المكسور في موضع الوتر، والنناضل العاري من النصل.

غير أن الدهاء من العرب، كانوا يتوقعون من عمرو بن العاص أن يحتال لنفسه حتى يفرغ وسعه قبل أن يحتال لصاحبته الذي أتاه عنه.

ومن هؤلاء الدهاء المغيرة بن شعبة الذي اعتزل الفريقين من مطلع الفتنة إلى يوم التحكيم، فلما اجتمع الحكمان علم أنها الجولة الأخيرة في الصراع.. فخرج من عزاته ودنا ليستطع الأمور، على سُنَّة الدهاء من أمثاله، إذ يتنسرون الريح قبل هبوبها، ولا يقلقون أنفسهم بمهمتها قبل أوانها.. فلقي أبا موسى وعمرو بن العاص، ثم ذهب إلى معاوية وهو مشغول بالbal بطول الاجتماع بين الحكمين واضطراب الظنون فيما وراء هذا الإبطاء المريض.. فقال له وهو يرى استغفال بالله: «قد أتيتك بخبر الرجلين...».

قال معاوية: وما خبرهما؟..

قال المغيرة: «إنني خلوت بأبي موسى لأبلو ما عنده فقلت: ما تقول فيمن اعتزل عن هذا وجلس في بيته كراهية للدماء؟.. فقال: أولئك خيار الناس، خفت ظهورهم من دماء إخوانهم ويطوونهم من أموالهم. فخرجت من عنده وأتيت عمرو بن العاص، فقلت: يا أبا عبد الله ما تقول فيمن اعتزل هذه الحروب؟.. فقال: أولئك شرار الناس لم يعرفوا حقاً ولم ينكروا باطلًا»..

ثم عقب المغيرة قائلاً: «أنا أحسب أبا موسى خالعاً صاحبه وجاعلها لرجل لم يشهد، وأحسب هواه في عبد الله بن عمر بن الخطاب، وأما عمرو بن العاص فهو صاحبك الذي عرفته، وأحسبه سيطلبها لنفسه أو لابنه عبد الله، ولا أراه يظن أنك أحق بهذا الأمر منه..».

وقد أحس المغيرة حزره - نقط الحرف بالحرف - في تقدير نية الرجلين، فإنهم ما اجتمعوا هنئه حتى أقبل أبو موسى على عمرو يقول له: «يا عمرو!.. هل لك فيما فيه صلاح الأمة ورضا الله؟».

قال: «وما هو؟..»

قال: «نولي عبد الله بن عمر، فإنه لم يدخل في نفسه شيء من هذه الحروب..» فراغ عمرو قليلاً يحاول أن يلقي في روع صاحبه أنه يريد معاوية، ثم عاد يسأله: «فما يمنعك من ابني عبد الله مع فضله وصلاحه وقديم هجرته وصحبته؟»

فأوشك أبو موسى أن يجيئه لولا أنه قال: «إن ابنك رجل صدق، ولكنك غمسته في هذه الحروب غمسا».

وتكرر بينهما هذا القول وأشباهه في كل لقاء، وطفقا يبدآن منه ويعيدهان إليه بعد كل جدال، حتى وقر في خلد الأشعري أن خلع الزعيمين أمر لا مناص منه ولا اتفاق بينهما على غيره، فتواعدا إلى يوم يعلنان فيه هذا القرار..

وتقديم أبو موسى فقال بعد تمهيد: «..... أيها الناس، إنا قد نظرنا في أمر هذه الأمة، فلم نر أصلح لأمرها ولا ألم لشעתها من أمر قد أجمع رأيي ورأي عمرو عليه، وهو أن نخلع علياً ومعاوية، ونستقبل الأمة بهذا الأمر فبيولوا منهم من أحبوا عليهم، وإنى قد خلعت علياً ومعاوية فاستقبلوا أمركم وولوا عليكم من رأيتموه لهذا الأمر أهلا»

وتلاه عمرو فقال بعد تمهيد: «... إن هذا قال ما سمعتم وخلع صاحبه، وأنا أخلع صاحبه كما خلعته، وأثبت صاحبى معاوية، فإنه ولى عثمان بن عفان رضى الله عنه، والطالب بدمه وأحق الناس بمقامه».

فغضب أبو موسى، وصاح به: «مالك لا وفقك الله غدرت وفجرت، إنما مثلك مثل الكلب إن تحمل عليه يلهمت أو تتركه يلهمث...».

فابتسم عمرو، وهو يقول: «إنما مثلك كمثل الحمار يحمل أسفارا».

كلب وحمار فيما حكما به على نفسيهما غاضبين، وهما يقضيان على العالم بأسره ليرضي بما قضياه..

وانتهت المأساة بهذه المهزلة، أو انتهت المهزلة بهذه المأساة.

وبان أن اجتماع الحكمين لم يفض إلى اتفاق بين الحكمين، فعاد الخلاف إلى مكانه عليه..

غير أنه استشرى واحتدم بعد قصة الحكمين بما زاد عليه من فتنة الخوارج المنكرين للتحكيم.

فقد اجتمعوا وأبرموا فيما بينهم «.. إن هذين الحكمين قد حكما بغير ما أنزل الله، وقد كفر إخواننا حين رضوا بهما، وحكموا الرجال في دينهم ونحن على

الشخوص من بين أظهرهم، وقد أصبحنا والحمد لله ونحن على الحق من بين هذا  
الخلق».

وخرجوا وعلى يأبى قتالهم حتى يئس من توبتهم، ولقيهم بالجيش، فاثار أن  
يلقاهم مناقشا قبل أن يل quam مقاتلا، واقترب عليهم أن يخرجوا إليه رجلا منهم  
يرضونه، يسأله ويجيبه ويتوب إن لزمه الحاجة ويتوبوا إن لزمتهم. فأخرجوا إليه  
إمامهم عبد الله بن الكواه.

قال على: «مالذى نقمتم على بعد رضاكم بولايتي وجهادكم معى وطاعتكم  
لى، فهلا برئتكم منى يوم الجمل؟»..

قال ابن الكواه: «لم يكن هناك تحكيم».

قال على: «يا بن الكواه ويحك.. أنا أهدى أم رسول الله ﷺ؟».

قال ابن الكواه: «بل رسول الله ﷺ».

قال على: «فما سمعت قول الله عز وجل: ﴿فَلْتَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا  
وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفَسْنَا وَأَنْفَسْكُمْ﴾ أكان الله يشك أنهم هم الكاذبون...»

قال: «إن ذلك احتجاج عليهم، وأنت شكت في نفسك حين رضيت بالحكمين،  
فنحن أحري أن نشك فيك».

قال: «وإن الله تعالى يقول: ﴿فَلْقَاتُوا بِكِتابٍ مِّنْ عِنْدِ اللَّهِ هُوَ أَهْدِي مِنْهُمَا أَتَبْغِي إِنْ  
كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٤٩)﴾».

قال ابن الكواه: «ذلك أيضا احتجاج منه عليهم». ثم قال بعد كلام طويل من  
قبيل كلامه هذا. «إنك صادق في جميع قولك غير أنك كفرت حين حكمت  
الحكمين».

قال على: «ويحك يا بن الكواه.. إنما حكمت أبا موسى وحكم معاوية عمرا»..

قال ابن الكواه: «فإن أبا موسى كان كافرا».

قال على: «متى كفر؟.. أحين بعثته أم حين حكم؟»..

قال ابن الكواه: «بل حين حكم».

قال على: «أفلا ترى أنى بعثته مسلماً فكفر فى قوله بعد أن بعثته.. أرأيت لو أن رسول الله ﷺ<sup>(١)</sup> بعث رجلاً من المسلمين إلى ناس من الكافرين ليدعوهم إلى الله؟ فدعاهم إلى غيره، هل كان على رسول الله ﷺ من ذلك شيء؟». قال: «لا».

قال: «ويحك.. فما كان على أن ضل أبو موسى؟ أفيحل لكم بضلاله أبي موسى أن تضعوا سيفكم على عواتقكم فتعرضوا بها الناس؟».

فعلم الخوارج أن صاحبهم ليس بندل على في مجال نقاش، فكفوه عن الكلام لأنهم آمنوا بصدق على في حجته وقصده، لو لا أنهم قوم قهرتهم لجاجة العناد كما تقدّر أمثالهم من المتهوسين الذي يجدون في المضي مع العناد لذلة يستمرّونها من الحق والمعرفة.. فمردوا على الشناق، وأصرّوا على تكفير على وأصحابه، وأن يعاملوهم في الحرب والسلم معاملة الكفار..

\* \* \*

واستبقي على بعد هذا كله بقية للسلم والمراجعة.. فرفع في الساحة راية ضم إليها ألفى رجل ونادى: «من التجأ إلى هذه الراية فهو آمن».

ثم قال لأصحابه: «لا تبدءوهم بالقتال حتى يبدءوكم» فصالخ الخوارج صريحتهم: «لا حكم إلا لله وإن كره المشركون» وهجموا هجنة رجل واحد.. وتلقاهم على وأصحابه لقاء من نفذ صبره ووغر صدره. مما هي إلا ساعة حتى قتل معظم الخوارج، ويقى منهم نحو أربعينانة أصيروا بجرح وعجزوا عن القتال، فأمر بهم على فحملوا إلى عشائرهم لينظروا من فيه رمق فيدركونه بعلاج.

\* \* \*

وأراد المسير إلى الشام ليلاقى بها جيش معاوية..

فتتصدى له الأشعث بن قيس مرة أخرى، كما تصدى له في كل فرصة سانحة للغلبة، وقال له على مسمع من الناس: «يا أمير المؤمنين.. نفدت (١) وقد حدث هذا في عهد النبي عليه السلام: إذ أوفد نهاراً الرجال ليهدى قوم مسلمة فانقلب هناك مبشر بدينه.

نبالنا، وكلت سيفنا، ونصلت أستة رماحنا، فارجع بنا إلى مقرنا لنسعد بأحسن عدتنا، ولعل أمير المؤمنين يزيد في عدتنا عدة من هك هنا، فإنه أوفى لنا على عدونا»

وتسلى الجناد من معسركهم، ولاذ من لاذ بالمدن القريبة منهم، وأيقن على أن القوم مارقون من يده، ولا طاعة له عليهم إذا دعاهم بعدها لقتال..

أما معاوية فقد علا نجمه بين قومه، وأعانه طلاب المنافع عامدين، وأعانه الخوارج غير عامدين، فحاربوا علياً ولم يحاربوه، وطلبو التوبة من على ولم يطلبوا منها، واستمر هو في إنفاذ البعثة والسرايا إلى كل موضع آنس منه غرة وظن بزعمانه موجودة أو سامة، فلم تنقض سنتان حتى كانت معه مصر والمدينة ومكة، ويقي على في أرباض الكوفة يائساً منعزلًا عن الناس، يتمنى الموت كما قال في بعض خطبه، ويوجس شراً من أقرب المقربين إليه، وانتهى بقبول المهاودة بينه وبين معاوية على أن تكون له العراق ولمعاوية الشام، ويكتفى السيف عن هذه الأمة، فلا نزاع ولا قتال..

\* \* \*

ويقيت في كنانة الأقدار مصادفة من هذه المصادرات التي يخيل إليك، وأنت تتعقبها، أنها تجمعت منذ الأبد لبيو على بمقاييس الموقف كلها، ويظفر خصوصه بتوفيقات الموقف كلها.. فشاءت هذه المصادفة الأخيرة أن يتلقى ثلاثة على قتل ثلاثة، فيذهب هو وحده ضحية هذه المكيدة العاجلة، ويقتل زميلاً فيها: معاوية، وعمرو بن العاص.

اجتمع عبد الرحمن بن ملجم والبرك بن عبد الله وعمرو بن بكر التميمي، وهم من غلاة الخوارج المتصوريين، فتذاكروا القتلى من فريقهم، وتذاكروا القتلى من المسلمين عامة، وألقوا وزر هذه الدماء كلها على ثلاثة من الكفار - أو أنمة الضلال في رأيهم - وهم: على بن أبي طالب، ومعاوية بن أبي سفيان، وعمرو بن العاص.

فقال ابن ملجم: «أنا أكفيكم على بن أبي طالب»

وقال البرك: «أنا أكفيكم معاوية بن أبي سفيان»

وقال عمرو بن بكر: «أنا أكفيكم عمرو بن العاص»

وأن ضغينة الثأر لحافظ أبي حافز..

وأن تهوس العقيدة لمثير أبي مثير

وكان للمتأمرين الثلاثة قسط واف من هذين الحافزين، يغنى عن مزيد من التحرير على القتل والانتقام..

ولكن المصادفة العجيبة هي التي شاءت أن تشحذ عزيمة ابن ملجم بحافظ ثالث لعله يمضى حين ينبو هذان الحافزان الماضيان، وهو حافظ من الفرام الظامي لا يرويه إلا دم ذلك الشهيد الكريم.

فإن المرء قد ينبعي ثائرة الحقد، وقد يماري نفسه فيما تفرضه العقيدة.. ولكنه إذا كان عاشقاً مخبولاً يستنجزه الوعد معشوق مسلط عليه، فهو مأسور زمامه في يدي غيره، وليس في يديه.

• • •

كان ابن ملجم يحب فتاة من تيم الرياب، قتل أبوها وأخوها وبعض أقربائها في معركة الخوارج، وكانت توصف بالجمال الفائق والشكيمة القوية، وتدين بمذهب قومها فوق ما في جوانحها من لوعة الحزن على ذويها، فلما خطبها ابن ملجم لم ترض به زوجاً إلا أن يشفى لوعتها. قال: «وما يشفيك؟»، قالت: «ثلاثة آلاف درهم وعبد وقينة، وقتل على بن أبي طالب».

قال: «أما قتل على فلا أراك ذكرته لي وأنت تريدينني...».

قالت: «بل التمس غرته.. فإذا أصبت شفيفت نفسك ونفسى وبهناك العيش معى، وإن قتلت فما عند الله خير من الدنيا وزينتها وزينة أهلها».

وخرج الثلاثة متواعدين إلى ليلة واحدة، يقتل كل منهم صاحبه في ذلك الموعد..

فأما عمرو بن العاص، فقد اشتكي بطنه تلك الليلة فلم يخرج من بيته، وأمر خارجة بن حذافة صاحب شرطته أن يصل إلى الناس. فضربه عمرو بن بكر وهو يحسبه عمراً فقتله. فقال عمرو: أردتني وأراد الله خارجة، وأمر بقتله..

وأما معاوية فضربه البرك بن عبد الله، وقد خرج الغدة للصلوة فوقع الضربة على أليته.. وقيل إن الطعنة مسمومة لا يشفى بها إلا الكى بالنار أو شراب يمنع النسل. فجزع معاوية من النار، ورضي انتقطاع النسل، وهو يقول: «في يزيد وعبد الله ما تقرب به عيني، وأمر بالرجل فقتل لحيئه»..

وأما على، فضربه ابن ملجم في جبينه بسيف مسموم، وهو خارج للصلوة، فمات بعد أيام وهو يحذر أولياء دمه من المثلة ويقول لهم: «يا بني عبد المطلب.. لا ألفينكم تخوضون دماء المسلمين تقولون قتل أمير المؤمنين، قتل أمير المؤمنين.. ألا لا يقتلن أحد إلا قاتلي»..

«انظر يا حسن إن أنا مت من ضربتي هذه فأضربيه ضربة بضربيه.. ولا تمثل بالرجل فإني سمعت رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: إياكم والمثلة ولو أنها بالكلب العقور».

\* \* \*

وهذه خاتمة فاجعة، ننظر في كل فرض من فروضها فلا تخليها من المصادفة السيئة التي لا تلقى تبعتها على أحد بعينه.

فهمما يقل القائلون إن علياً إنما أصيب لأنه كان لا يتقي أحداً، ولا يخرج إلى المسجد بحرس، فالواقع أن المصادفة السيئة قائمة هناك تفرق في عثرات الحظ بينه وبين زميليه اللذين سيقا معه إلى مكيدة واحدة.. فخرجا منها بحظين غير حظه، فإن ابن العاص لم ينج من القتل لأنه خرج إلى المسجد محروساً، ولكنه نجا لأنه لزم بيته في تلك الليلة، ومات صاحب شرطته الذي خرج في مكانه. ولم ينج معاوية لأنه خرج محروساً، ولكنه نجا لأنه أصيب وكانت إصابته غير قاتلة.

فهي المصادفة السيئة مهما تلتمس لها علة من علل التاريخ، ترجع بما في آخر الأمر إلى علل المصادفات التي لا تقبل التعليل.

وشيء آخر تصوره لنا هذه الخاتمة الفاجعة، كما تصوره لنا البيعة كلها من قبل ابتدائها إلى ما بعد انتهائها..

وذلك هو النسيج الإنساني النابض الذي يتخلل حياة على في لحمتها وسداها، وفي تفصيل أجزائها وجملة فحواها، فما من حادثة من حوادث هذه الحياة

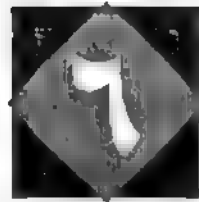
النبيلة إلا وهي معرض حاصل للعواطف الإنسانية برمتها، تلتقي فيه عوامل النخوة والشجاعة والوفاء والإيمان والسماحة، وتشتبك فيه مطامع الناس وأشواقهم وظواهرهم وخفاياهم.. وذلك الاستباك الذي يخلقه الشعراء خلقاً في القصص والملاحم، فلا يحکمونه بعض إحكام الواقع الملموس في سيرة الإمام. وقد أسلفنا في صدر هذا الكتاب أنها سيرة تلامس النفس الإنسانية في شتى نواحيها: تلامسها من ناحية العقيدة كما تلامسها من ناحية العاطفة، ومن ناحية الفكر كناحية الخيال، ومن ناحية التمرد كناحية الولاء، فإذا اتبعت السيرة بالخاتمة، فأى خيط من خيوط تلك الشبكة الإنسانية التي تنسبها القرائع لاقتناص الشعور وتقرير الخيال تفقد في هذه الخاتمة الفاجعة؟ أى باعث من بواعث القصص الدامية بأحاسيسها ولواعجها لا يرتعد هنا ارتعاداً في كل فصل من فصولها ومشهد من مشاهدها؟ يأس الكريم المغلوب وجراة المحتال الغالب. وغرام المتهوس المجنون، وأرياحية القتيل الموصي بمن اعتدى عليه، وحقد المرأة وخداع الجمال، وزيف العقيدة، واستواء الإيمان، وفنون لا تحصى تجتمع من الشعور الموارد واللهم الدائمة في خاتمة حياة تسع ألف حياة..

\* \* \*

وهذه مزية علىٰ بين خلفاء الإسلام قاطبة.. ينفرد بها لأنه انفرد بمثال من النفوس ومثال من العوارض الفردية والاجتماعية تؤلفه المصادرات في الأجيال الطوال، ولا تحسن أن تؤلفه بمشيئتها في كل جيل..

تلك حياة حى.. وذلك مصرع شهيد..





## سياساته

تسري في صفحات التاريخ أحكام مرتجلة يتلقفها فم من فم، ويتوارثها جيل عن جيل، ويتخذها السامعون قضية مسلمة، مفروغاً من بحثها والاستدلال عليها، وهي في الواقع لم تعرض قط على البحث والاستدلال، ولم تجاوز أن تكون شبهة وافقت ظواهر الأحوال، ثم صقلتها الألسنة فعزّ عليه بعد صقلها أن تردها إلى المهر والإهمال..

كل أولئك من لغو الشعوب.. وللشعوب بداهة تقصير دونها بداهة الغواصين من الأفراد، ولكنها إذا لفت فشوطها في اللغو أوسع من شوط الفرد بأمد بعيد..

من تلك الأحكام المرتجلة قولهم إن عليّ بن أبي طالب رجل شجاع، ولكن لا علم له بخدع الحرب والسياسة!

وقد شاع هذا الرأي في عصر عليٍّ بين أصحابه، كما شاع بين أعدائه، وعزز القول به أنه خالف الدهاء من العرب فيما أشاروا به عليه، وأنه لم ينجح بعد هذه المخالفة في معظم مساعدته، فكان من الطبيعي أن يقال إنه منى بالفشل لأنّه عمل بغير ما أشار به أصحابه الدهاء، وأنه هو لم يكن من أصحاب الخدع الناجحة في الحرب أو السياسة..

وقد يكون كذلك أو لا يكون، فسنرى بعد البحث في آرائه وأراء المشيرين عليه أي هذين القولين أدنى إلى الصواب..

ولكن هل خطّر لأحد من ناصديه، في عصره أو بعد عصره، أن يسأل نفسه: أكان في وسع عليٍّ أن يصنع غير ما صنع؟..

وهل خطّر لأحد منهم أن يسأل بعد ذلك: هل استطاع أن يصنع غير ما صنع فما هي العاقبة؟.. وهل من المحقق أنه كان يفضي بصنعيه إلى عاقبة أسلم من العاقبة التي صار إليها؟..

لم نعرف أحداً من ناقديه، خطر له أن يسأل عن هذا أو ذاك.. مع أن السؤال عن هذا وذاك هو السبيل الوحيد إلى تحقيق الصواب والخطأ في رأيه ورأى مخالفيه، سواء كانوا من الدهاء أو غير الدهاء..

والذى يبدو لنا نحن من تقدير العواقب على وجوهها المختلفة أن العمل بغير الرأى الذى سبق إليه لم يكن مضمون النجاح ولا كان مأمون الخطر، بل ربما كان الأمل فى نجاحه أضعف والخطر من اتباعه أعظم، لو أنه وضع فى موضع العمل والإنجاز وخرج من حيز النصع والمشورة.

وهذه هي المسائل التي خالفه فيها الدهاء، أو خالفه فيها نقدة التاريخ الذين نظروا إليها من الشاطئ، ولم ينظروا إليها نظرة الريان في غمرة العاصف والأمواج..

فالماخذ التي من هذا القبيل، يمكن أن تنحصر في المسائل التالية، وهي:

- ١ - عزل معاوية
- ٢ - معاملة طلحة والزبير
- ٣ - عزل قيس بن سعد من ولية مصر
- ٤ - تسلیم قتلة عثمان
- ٥ - قبول التحكيم
- ٦ - قبول الخلافة

وهي كلها على الأقل قابلة للخلاف والاحتجاج من كلا الطرفين.. فإن لم يكن خلاف وكان جزم قاطع.. فهو على ما نعتقد أقرب إلى رأى على وأبعد من آراء مخالفيه وناقديه..

• • •

قيل في مسألة معاوية إن علياً رضي الله عنه خالف فيها رأى المغيرة وابن عباس وزياد بن حنظلة التميمي، وهم جميعاً من المشهورين بالحنكة وحسن التدبير..

جاءه المغيرة بن شعبة بعد مبايعته فقال له: «إن لك حق الطاعة والنصيحة، وإن الرأى اليوم تحرز به ما في غد، وإن الضياع اليوم تخسيع به ما في غد. أقرر

معاوية على عمله، وأقرر العمال على أعمالهم، حتى إذا أتيك طاعتهم وبيعة الجنود استبدلت أو تركت»

فأبى وقال: «لا أداهن في ديني، ولا أعطى الدنيا في أمرى»

قال المغيرة: «فإن كنت أبيب على فائز من شنت واترك معاوية، فإن في معاوية جرأة، وهو في أهل الشام يستمع له ولد حجة في إثباته.. إذ كان عمر قد ولاه الشام»..

فقال على: «لا والله.. لا أستعمل معاوية يومين»

• • •

ثم خرج المغيرة ودخل عليه ابن عباس فقال له، لما علم برأي المغيرة: «إنه نصحك»..

قال على: «ولم نصحنى؟»

قال: «لأنك تعلم أن معاوية وأصحابه أهل دنيا، فعمتى ثبتهم لا يبالوا بمن ولئ هذا الأمر، ومتى تعزلهم يقولوا أخذ هذا الأمر بغير شوري، وهو قتل صاحبنا، ويؤلبون عليك فينتقض عليك أهل الشام وأهل العراق»..

ثم مضت الأيام، وشاع بين أهل المدينة أن معاوية منتقض على الإمام.. فبعثوا بزياد بن حنظلة التميمي يعلم ما عنده من أمر هذا الانتقاض، وكان زياد من جلسائه

فقال له الإمام: «تسير»

قال زياد: «لأى شيء؟»

قال: «تفزو الشام»

فقال زياد: «الأناة والرفق أمثل، واستشهد بقول الشاعر:

ومن لم يصانع في أمور كثيرة يضرس بآنياب ويوطأ بمنسم  
فتمثل على:

منى تجمع القلب الذكي وصارما وأنفا حميأ تجتنبك المظالم

فخرج زياد إلى الناس وهم يسألونه: «ما وراءك؟» فأجابهم: «هو السيف ياقوم!»..

• • •

تلك آراء المشيرين من ذوى الحنكة، وذلك ما عمل به الإمام وارتضاه.. فأيهما على خطأ وأيهما على صواب؟..

سبيل العلم بذلك أن نعلم أولاً: هل كان الإمام مستطيناً أن يقر معاوية في عمله بالشام؟..

وأن نعلم بعد هذا: هل كان إقراره أدنى إلى السلام والوفاق لو أنه استطاع؟..

وعندنا أن الإمام لم يكن مستطيناً أن يقر معاوية في عمله لسبعين: أولها أنه أشار على عثمان بعزله أكثر من مرة، وكان إقراره وإقرار أمثاله من الولاة المستغلين أهم المآخذ على حكومة عثمان في رأي على وذوي الصلاح والاستقامة بين الصحابة، وكثيراً ما اعتذر عثمان من إقرار معاوية بأنه من ولادة عمر بن الخطاب.. فكان على لا يقبل هذا العذر ولا يزال يقول له: «إنه كان أخواف» عمر بن الخطاب من غلامه «يرفأ».. ولكنه بعد موت عمر لا يخاف»

فإذا أقره ولد الخلافة، فكيف يقع هذا الإقرار عند أشياخه؟ لا يقولون إنه طالب حكم لا يعنيه إذا وصل إلى بيته ما كان يقول وما سيقوله الناس؟

وإذا هو أعرض عن رأيه الأول، فهل في وسعه أن يعرض عن آراء الثانرين الذين بايعوه بالخلافة لتبديل الحال والخروج من حكم عثمان إلى حكم جديد؟

إن هؤلاء الثنرين أشفقوا من نية الصلح مع طلحة والزبير في وقعة الجمل، فبدعوا بالهجوم قبل أن يزوروا به.. بل هجموا على أهل البصرة وهم مأمورون بالهدنة والأناة. فكيف ترافق يهودون ويطيعون إذا علموا أن الولايات باقية على حالها، وأن الاستغلال الذي شكوا منه وسخطوا عليه لا تبدل فيه؟.

وندع هذا وننزعم أن إقرار معاوية بحيلة من الحيل مستطاع.. فهل هو على هذا  
الزعم أسلم وأدنى إلى الوفاق؟

كلا.. على الأرجح، بل على الرجحان الذى هو فى حكم التحقيق.. لأن معاوية لم ي العمل فى الشام عمل وال يضل واليا طول حياته، ويقنع بهذا النصيب ثم لا يتطاول

إلى ما وراءه، ولكنه عمل فيها عمل صاحب الدولة التي يؤمن بها ويدعمها له ولأبنائه من بعده.. فجمع الأقطاب من حوله، واشترى الأنصار بكل ثمن في بيته، وأحاط نفسه بالقوة والثروة، واستعد للبقاء الطويل، واغتنام الفرصة في حينها.. فما هي فرصة هو واجدها خيراً من مقتل عثمان والمطالبة بثاره؟

وانما كان مقتل عثمان فرصة لا يضيعها، وإنما ضاع منه الملك وتعرض يوماً من الأيام لضياع الولاية. وما كان مثل معاوية بالذى يفوته الخطر من عزله بعد استقرار الأمور، ولو على احتمال بعيد.. فماذا تراه صانعاً إذا هو عزل بعد عام من مبايعته لعلى وبرئته إيهامه من دم عثمان؟

إنما كان مقتل عثمان فرصة لفرض لا يقبل إلا رجاء..

وإذا كان هذا موقف على معاوية عند مقتل عثمان، فماذا كان على مستفيداً من إقراره في عمله وتغريض نفسه لغضب أنصاره..

لقد كان معاوية أحرى أن يستفيد بهذا من على، لأنَّه كان يغنم به حسن الشهادة له وتزكية عمله في الولاية، وكان يغنم به أن يفسد الأمر على على بين أنصاره. فتعلو حجته من حيث تسقط حجة الإمام..

وأصدق ما يقال بعد عرض الموقف على هذا الوجه من ناحيته أن صواب الإمام في مسألة معاوية كان أرجح من صواب مخالفيه.. فإن لم تؤمن بهذا على التقدير والترجيح، فأقل ما يقال إن الصواب عنده وعندهم سواء..

\* \* \*

والتقدير في مسألة طلحة والزبير أيسر من التقدير في مسألة معاوية وولاة عثمان على الأنصار:

لأن الرأي الذي عمل به الإمام معروف، والأراء التي تختلف لا تعدوا واحداً من ثلاثة: كلها أغمض عاقبة، وأقل سلامه، وأضعف ضماناً من رأيه الذي ارتضاه..

فالرأي الأول أن يوليهما العراق واليمن أو البصرة والكوفة، وكان عبد الله بن عباس على هذا الرأي فأنكره الإمام لأن «العراقين بهما الرجال والأموال، ومتى تملكاً رقاب الناس يستميلان السفه بالطمع ويضران الضعيف بالباء، ويقويان

على القوى بالسلطان..» ثم ينقلبان عليه أقوى مما كانا بغير ولاية، وقد استفادا من إقامة الإمام لهما في الولاية تزكية يلزمانه بها الحجة، ويشاران بها أنصاره عليه.

والرأي الثاني أن يقع بينهما ليفترقا ولا يتفقا على عمل، وهو لا ينجح في الواقع بينهما إلا بإعطاء أحدهما وحرمان الآخر. فمن أعطاه لا يضمن انقلابه مع الغرة السانحة، ومن حرمه لا يأمن أن يهرب إلى الأثرة كما هرب غيره، فيذهب إلى الشام ليساوم معاوية، أو يبقى في المدينة على ضغينة مستوره..

على أنهما لم يكونا قط متفقين حتى في مسیرهما من مكة إلى البصرة، فوقع الخلاف في عسکرهما على من يصلى بالناس، ولو لا سعي السيدة عائشة بالتوفيق بين المختلفين لافترقا من الطريق خصمين متناقضين..

ولم تطل المحنة بهما متفقين أو مختلفين، فانهزما بعد أيام قليلة، وخرج الإمام من حربهما أقوى وأمنع مما كان قبل هذه الفتنة، ولو بقيا على السلم المدخول لما انتفع بهما بعض انتفاعه بهذه الهزيمة العاجلة.

والرأي الثالث أن يعتقلهما أسيرين، ولا يبيع لهما الخروج من المدينة إلى مكة حين سأله الإذن بالمسير إليها، ثم خرجا منها إلى البصرة ليشننا الغارة عليه..

والواقع أن الإمام قد استرب بما نوياه حين سأله الإذن بالسفر إلى مكة. فقال لهم: «ما العمرة تريدان، وإنما تريدان الغدرة!»

ولكنه لم يحبسهما، لأن حبسهما لن يغنيه عن حبس غيرهما من المشكوك فيهم. وقد تركه عبد الله بن عمر ولم يستأنسه في السفر، وتسلل إلى الشام أناس من مكة ومن المدينة ولا عائق لهم أن يتسللوا حيث شاءوا، ولو أنه حبسهم جمياً لما تسنى له ذلك بغير سلطان قاهر، وهو في ابتداء حكمه لما يظفر بشيء من ذلك السلطان، وأغلب الظن أن سواد الناس كانوا يعطفون عليهم وينقمون حبسهم قبل أن تثبت له البينة بوزرهم. وما أكثر المتحرجين في عسكر الإمام من حبس الأبراء بغير برهان؟.. لقد كان هؤلاء خلقاء أن ينصرهم عليه وقد كانوا ينصرونه عليهم، وخير له مع طلحة والزبير وأمثالهما أن يعلموا عصيانهم فيغلبهم من أن يكتموه فيغلبوا ويشكروا بعض أنصاره في عدله وحسن مجاملته لهم.

وعلى هذا كله، حاسنوه ولم يصارحوه بعداء.. لم يكن الجيش الذي خرج من مكة إلى البصرة ببيان من الخروج إليها إذا لم يصاحب طلحة والزبير، فقد كانت «العثمانية» في مكة حزباً موفور العدد والمال.. فهى مسألة تلتبس فيها الطرائق، ولا يسعنا أن نجزم بطريقه منها أسلم ولا أضمن عاقبته من الطريقه التي سلكها الإمام وخرج منها غالباً على الحجاز والعراق، وما كان وشيكاً أن يغلب عليهما لو بقى معه طلحة والزبير على فرض من جميع الفروض التي قدمناها..

\* \* \*

أما عزل قيس بن سعد من ولاية مصر، فهى غلطة من غلطات الإمام يقل الخلاف فيها..

لأن قيس بن سعد كان أقدر أصحابه على ولاية مصر وحمايتها، وكان كفواً لمعاوية وعمرو بن العاص فى الدهاء والمداورة، فعزله الإمام لأنه شك فيه.. وشك فيه لأن معاوية أشاع مدحه بين أهل الشام، وزعم أنه من حزبه والمؤتمرين فى السر بأمره.

وكان أصحاب على يحرضونه على عزله، وهو يستعملهم ويراجع رأيه فيه حتى اجتمعوا الشبهات لديه.. فعزله وهو غير واثق من التهمة، ولكنه كذلك غير واثق من البراءة.

وشبهاته مع ذلك لم تكن بالقليلة ولا بالضعفية، فإن قيس بن سعد لم يدخل مصر إلا بعد أن مر بجماعة من حزب معاوية، فأجازوه ولم يحاربوه وهو فى سبعة نفر لا يحمونه من بطشهم، فحسبوه حين أجازوه من العثمانية الهاريين إلى مصر من دولة على في الحجاز..

ولما بايع المصريون علياً على يديه، بقى العثمانيون لا يبايعون ولا يتورون، وقالوا له: «أمهلنا حتى يتبين لنا الأمر» فآمهلهم وتركهم وادعى حيث طاب لهم المقام بجوار الإسكندرية.

ثم أغراه معاوية بمناصرته والخروج على الإمام، فكتب إليه كلاماً لا إلى الرفض ولا إلى القبول، ويصبح لمن سمع بهذا الكلام أن يحسبه مراوغة معاوية أو يحسبه متربقاً لساعة الفصل بين الخصمين.. إذ كان ختام كتابه إليه: «.... أما

متابعتك فأنتظر فيها، وليس هذا مما يسرع إليه وأنا كاف فلا يأتيك شيء من قبل تكرهه، حتى نرى وترى»

ثم اشتد في وعيده حين أتذره معاوية فقال: «أما قولك إبني مالني عليك مصر خيلا ورجالا، فوالله إن لم أشغلك بنفسك حتى تكون نفسك أهم إليك إنك لذو جد والسلام..»

وأراد الإمام أن يستيقن من الخصومة بين قيس ومعاوية، فأمر قيساً أن يحارب المتخلفين عن البيعة.. فلم يفعل وكتب إليه: «.... متى قاتلنا ساعدوا عليك عدوك، وهم الآن معتزلون والرأي تركهم».

فتعاظم شك الإمام وأصحابه، وكثير المشيرون عليه بعزل قيس واستقدامه إلى المدينة.. فعزله واستقدمه، وتبيّن بعد ذلك أنه أشار بالرأي الصواب، وأن ترك المتخلفين عن البيعة في عزلتهم خير من التعجيل بحربهم، لأنهم هزموا محمد بن أبي بكر والي مصر الجديد، وجروا عليه من كان يصانعه ويواجهه.. غلطة لا ريب فيها..

وإن كان جائزًا مع هذا ألا يهزموا قيساً، لو كان حاربهم، كما هزموا خلفه الذي لا يعدله في الحزم والخبرة.

ولكننا نبالغ على كل حال، إذا علقنا بها الجرائر التي أصابت الإمام من بعدها، وزعمنا أنه تقاعده عن إصلاحها في حينها، كما تصلح الغلطات التي يساق إليها الساسة.. فإنما هي غلطة من تلکم الغلطات التي تضير والحوادث مولية.. وقلما تضير أو تعز على الإصلاح والحوادث موئية.. وقد عرف الإمام خطأه فقال لصاحبه: «إن مصر لا يصلح لها إلا أحد رجلين هذا الذي عزلناه والأشر» وأنفذ الأشر إلى مصر ليبعدها إلى طاعته فمات في الطريق..

\* \* \*

والأقوال في موت الأشر هذه الميتة الباغنة كثيرة، منها أنه مات غيلة وأن معاوية أغري به من دس له السم في عسل.. شريه وهو على حدود مصر فقضى نحبه، وروى أن معاوية قال حين بلغه مותו: «إن لله جنوداً من العسل»..

فإن صحت الرواية، واعتقد من اعتقاد أنها من دلائل السياسة القوية عند معاوية.. فمما لا شك فيه أن موت الأشتر، لم يكن من دلائل السياسة الضعيفة عند الإمام، وأنه لا لوم على سياساته في اغتياله، إن كان فيه سبب ثناء على سياسة الفيلة عند من يحمدونها.

ومن عجائب هذه القصة أن معاوية ندم على تقرير قيس من جوار على، وقال: «لو أمدته بعشرة ألف لكانوا أهون على من قيس» لأنه قد ينفعه وهو قريب منه بالمشورة عليه في عامه أموره، ولا ينحصر نفعه له في سياسة مصر وحدها..

ولكن الذي حذر معاوية لم يكن، والذي حذر على كان..

وإذا ولت الحوادث، فقد ينفع الخطأ وقد يضير الصواب..

\* \* \*

ثم تأتي مسألة القصاص من قتلة عثمان التي كانت أطول المسائل جدلا بين الإمام وخصومه، فإذا هي أقصرها جدلا من براءة المقصد من الهوى وخلوص الرغبة في الحقيقة..

فقد طالبوه بالقود ولم يبايعوه، مع أن القود لا يكون إلا من ولى الأمر المعترف له بإقامة الحدود.

وطالبوه به ولم يعرفوا من القاتلة، ومن هو الذي يؤخذ بدم عثمان من القبائل أو الأفراد..

وأعتبروه بهذا الطلب لأنهم علموا أنه لا يستطيع قبل أن تثوب السكينة إلى عاصمة الدولة، وأغروا أنفسهم منه - وهم ولادة الدم كما يقولون - يوم قبضوا على عنان الحكم وثبتت السكينة إلى جميع الأمصار.

وقد تحدث الإمام مرة في أمر القود من قتلة عثمان، فإذا بجيش يبلغ عشرة آلاف يشرعون الرماح ويجهرون بأنهم «كلهم قاتلة عثمان» فمن شاء القود فليأخذه منهم أجمعين.

وكان الإمام يقول لمن طلبوا منه إقامة الحدود: «إنى لست أجهل ما تعلمون، ولكنى كيف أصنع بقوم يملكوننا ولا نملكونهم، هامهم هؤلاء قد ثارت معهم عبدانكم

وثابت إليهم أعرابكم، وهم بينكم يسومونكم ما شاءوا، فهل ترون موضعًا لقدرة على شيء مما تريدون؟»

ومن قوله لهم: «إن هذا الأمر جاهلية، وإن لهؤلاء القوم مادة، وإن الناس من هذا الأمر الذي تطلبون على أمون: فرقة ترى ما ترون، وفرقة ترى مالاً ترون، وفرقة لا ترى هذا ولا هذا حتى تهدا الناس وتقع القلوب مواقعها، وتؤخذ الحقوق فاهدوا عنى، وانظروا ماذا يأتيكم ثم عودوا»

ولو أن المطالبين بدم عثمان التمسوا أقرب الطرق إلى الثأره، والقصاص من العادين عليه، لقد كان هذا أقرب الطرق إلى ما أرادوا.. يزيدون ولـي الأمر حتى يقوى على إقامة الحدود، ثم يحاسبونه بحكم الشريعة حساب إنصاف..

غير أنهم طلبوا مالاً يجـاب، وما لم يكن من حقـهم أن يطلبـوه، وليس بينـهم أـعـفـ ولا أـتقـىـ من السيدة عائشـةـ رضـىـ اللهـ عـنـهاـ. وقد روـىـ عنهاـ أنهاـ قـالتـ لماـ أـخـبـرـتـ بـبيـعـةـ عـلـىـ وهـىـ خـارـجـةـ مـنـ مـكـةـ: «لـيـتـ هـذـهـ اـنـطـبـقـتـ عـلـىـ هـذـهـ إـنـ تـمـ الـأـمـرـ لـعـلـىـ» تـشـيرـ إـلـىـ السـمـاءـ وـالـأـرـضـ.. ثـمـ عـادـتـ إـلـىـ مـكـةـ وهـىـ تـقـولـ: «قـتـلـ وـالـلـهـ عـثـمـانـ مـظـلـومـاـ، وـالـلـهـ لـأـطـلـبـنـ بـدـمـهـ»..

فـقـيلـ لـهـ: «وـلـمـ؟.. وـالـلـهـ إـنـ أـوـلـ مـنـ أـثـارـ النـاسـ عـلـيـهـ لـأـنـتـ.. وـلـقـدـ كـنـتـ تـقـولـينـ  
اقـتـلـواـ «ـنـعـثـلـاـ»ـ فـقـدـ كـفـرـ»

فـقـالـتـ: «ـإـنـهـ اـسـتـتـابـوـهـ ثـمـ قـتـلـوـهـ، وـقـدـ قـلـتـ وـقـالـوـاـ، وـقـولـىـ الـيـوـمـ خـيـرـ مـنـ قـولـىـ  
الـأـوـلـ»

ونـاهـيـكـ بـالـسـيـدةـ عـائـشـةـ فـيـ فـضـلـهـ وـمـكـانـتـهـ وـتـقـواـهـ، فـقـلـ ماـ شـنـتـ فـيـ  
المـطـالـبـيـنـ غـيـرـهـاـ بـهـذـاـ الـمـطـلـبـ الـذـيـ لـاـ يـجـابـ  
وـالـرـضـاـ، أوـ الإـرـضـاءـ، مـسـتـحـيلـ حـيـنـ يـكـونـ الـطـلـبـ مـنـ هـذـاـ الـقـبـيلـ

\* \* \*

أما الذين لاموه لقبوله التحكيم، فيخـيـلـ إـلـيـنـاـ مـنـ عـجلـتـهـ إـلـىـ اللـوـمـ كـانـواـ  
أـوـلـ مـنـ يـلـوـمـهـ وـيـفـرـطـ فـيـ لـوـمـهـ لـوـ أـنـهـ رـفـضـ التـحـكـيمـ وـأـصـرـ عـلـىـ رـفـضـهـ، لـأـنـهـ لـمـ  
يـقـبـلـ التـحـكـيمـ وـلـهـ مـنـدوـحةـ عـنـهـ..

ولكنه قبله بعد إحجام جنوده عن الحرب، ووشك القتال في عسكرهم خلافاً بين من يقبلونه ويرتضونه.

وقبله بعد أن حجز الحفاظ والقراء نيفاً وثمانين فزعة للقتال لشکهم في وجوبه وذهاب بعضهم إلى تحريمها.

ويعد أن توعدوه بقتلة كفتلة عثمان، وأحاطوا به يلحون عليه في استدعاء الأشتر النخعي الذي كان يلاحق أعداءه مستحصداً في ساحة الحرب على أمل في النصر القريب..

والمؤرخون الذين صوّروا رأيه في التحكيم وخطئه في قبول أبي موسى الأشعري، على علمه بضعفه وتردداته، ينسون أن أبي موسى كان مفروضاً عليه، كما فرض عليه التحكيم في لحظة واحدة.. وينسون ما هو أهم من ذلك، وهو أن العاقبة متشابهة سواء ناب عنه أبو موسى الأشعري أو ناب عنه الأشتر أو عبد الله بن عباس.. فإن عمرو بن العاص لم يكن ليخلع معاوية ويقرّ عليه في الخلافة، وقصارى ما هنالك أن الحكمين سيفترقان على تأييد كل منهما لصاحبه ورجعة الأمور إلى مثل ما رجعت إليه. وإن تورّم بعضهم أن الأشتر أو ابن عباس كان قديراً على تحويل ابن العاص عن رأيه، والجنوح به إلى حزب الإمام، بعد مساومته التي ساومها في حزب معاوية.. فليس ذلك على التحقيق بمقنع معاوية أن يستكين ويستسلم، وحوله المؤيدون والمترقبون للمطامع واللبيات يعزّ عليهم إخفاقهم كما يعزّ عليه إخفاقه.

وما أسهل المخرج الشرعي الذي يلوذ به معاوية فيقبله منه أصحابه ويتابعونه على نقض حكم الحكمين المتفقين؟.. لقد كان النبي عليه السلام يقول عن عمار بن ياسر إنه «تقتله الفتنة الباغية»، فلما قتله جند معاوية، وخافت الفتنة بينهم أن تلزمهم سبة البغي بشهادة الحديث الشريف قال قائل منهم: إنما قتله من جاء به إلى الحرب.. فشاع بينهم هذا التفسير العجيب، وقبلوه جميعاً غير مستثنى منهم رجل واحد.. أفلًا يقبلون تفسيراً مثله إذا تحول ابن العاص، وأفتي الحكمان بخلع معاوية ومبايضة الإمام؟

فليس في أيدي المؤرخين الناقدين إذن حل أصوب من الحل الذي أذعن له الإمام على كره منه، سواء أذعن له وهو عالم بخطئه أو أذعن له وهو يسوى بيته وبين غيره في عقباه

• • •

ويبقى اعتزال الخلافة من البداية، وهو خطة ترد على الخاطر حيال هذه المعضلات التي واجهها الإمام، ولم يكن عسيراً عليه أن يتوقعها بعد مقتل عثمان وشيوخ الفتنة والشقاق بين الأنصار كلها.. وشيوخهم قبل ذلك بين جنده الذي يعول عليه.

ولكنها خطة سلبية لا يمتحن بها رأى ولا عمل، ولا ترتبط بها تجربة ولا فشل.. وكل ما هناك من أسباب ترجيحها أنها أسلم للإمام وأمن لسريه وأهدأ لباليه، وهو أمر مشكوك فيه.. على ما في طلب السلامة بين هذه الزعازع من أثره، قلما يرتضيها الشجاع الباسل أو الحكيم العامل.

فمن السخف أن يخطر على البال أن رجلاً كعلى بن أبي طالب، يترك وادعافى سريه بين هذه الزعازع التي تحيط بالدولة الإسلامية في عصره..

إن تركه الثوار وأغفوه من الحكم، لم يتركه أصحاب السلطان ولم يغفوه من الدسيسة والإيذاء، لاعتقادهم أنه باب من أبواب الخطر الدائم، وأنه ما عاش فهو علم منصب يغنى إليه كل ساخط وكل مصلح وكل مخالف على الدين أو على الدنيا. وقد قيل إن ابنه الحسن مات مسموماً في عهد معاوية خوفاً من لياذ الناس به ورجعتهم إليه. وقيل مثل ذلك عن عبد الله بن خالد بن الوليد.. وما أعظم البون في المكانة والحساب بينهما وبين الإمام عند أصحاب المخاوف وأصحاب الآمال.

ولعلنا نقارب هذه الحقيقة من ناحية أخرى، إذا رجعنا إلى أقوال أبطال الميدان نفسه في علل النصر والهزيمة، وفيما يقال عن مزية كل منهم على خصميه أو مزية خصميه عليه.

فعلى يسمع ما يقال عن شجاعته ورجحان معاوية عليه في الدهاء، فيقول: «... والله ما معاوية بأدهى مني، ولكنه يغدر ويفجر، ولو لا كراهية الغدر لكنت من أدهى الناس...»

أو يقول: «ولكنه لا رأى لمن لا يطاع»

ويجعل ما أصابه في بيته بما أجمله لأتباعه حين قال لهم: «.. لم تكن بيعنكم إباه فلتة، وليس أمرى وأمركم واحدا.. إنى أريدكم لله، وأنتم تريدوننى لأنفسكم» ومعاوية يذكر الخصال التي أعين بها على على، فيقول: «إنه كان رجلا لا يكتم سراً وكنت كتوما لسرى، وكان يسعى حتى يفاجئه الأمر مفاجأة وكنت أبادر إلى ذلك، وكان في أثبت جند وأشدهم خلافا، وكنت أحب إلى قريش منه، فقتلت ما شئت..»

وعمر بن العاص يقول عن عدة النجاح في طلب الخلافة: «إنه لا يصلح لهذا الأمر إلا رجل له ضرسان، يأكل بأحد هما ويطعم بالأخر»

وهذه هي أسباب النصر والهزيمة على حقيقتها، إلا أنها تظل ناقصة مالم تقرنها بحقيقة أخرى، وهي أن هزيمة معاوية كانت مرجحة - بل مؤكدة - لو أنه وضع في موضع على، وابتلى بالأسباب التي ابتلى بها.

فالبلاء كله إنما كان في خبث الأجناد وشدة خلافهم، ولهذا كان سر على يعرف وسر معاوية يكتم.. لأن معاوية يطاع ونيته في صدره، وعليها لا يطاع إلا إذا سئل عن نيته وما يحل منها أو يحرم في رأى أتباعه.. وكذلك كانت تفاجئه الحوادث لأنه كان يروى فيها ما يروى، ولا ينفذ من رويته إلا الذي ينساق إليه هو وأتباعه آخر العطاف بحكم الضرورة الحازبة، وقد بطل الجدل وبطل من قبله التدبر..

\* \* \*

ولو أن معاوية كتب عليه أن يحارب جندا مطينا بجند عصاة، لما طمع في حظ أوفق من حظ على في ذلك الصراع المتفاوت بين الخصميين.. ولو استعان بكل ما أعين به من رشوة الانصار وكيد الخصوم، بل لعله كان يتحقق حيث أفلح قرنه على قدر ما بينهما من فارق في الشجاعة والسابقة الدينية، وكذلك قال الإمام «إن لبني أمية مرودا يجرؤون فيه ولو قد اختلفوا فيما بينهم ثم كادتهم الضياع لغبتهم».

على أننا نود أن نقف عند الحد المأمون من تعليل النصر والهزيمة، ولا نعدوه إلى ما وراءه.. فليس من قصدنا أن نصف على بقوة الدهاء وسعة الحيلة، ولكننا

قصدنا أن نبرئه من عجز الرأى وضعف التدبير، لأن أسباب الهزيمة موفورة بغير هذا السبب الذى لا دليل عليه.

فقيام الفصل بين الطرفين، أنه لا دليل لدينا من الحوادث على عجز رأى ولا قوة دماء.. ولو كانت قوة الدماء صفة غالبة فيه لظهرت على صورة من الصور، وإن قامت الحوادث عائقاً بينها وبين النجاح فإن الدماء لا يخفى أن تكون المعضلة التى يعالجها محظومة الفشل مقرونة بالخذلان..

ومما لا شك فيه، أن علياً أشار بالرأى فى مواقف كثيرة فأصحاب المشورة، وأنه وصف أناساً فدل على خبرة الرجال وما يغلب عليهم من الطياع والخصال، وأنه أخذ بالحزم فى توقع الحوادث واستطلاع الأمور ولكنه لزم الكفاية فى ذلك، ولم يتتجاوزها إلى الأمد الذى يسلكه بين الدهاء الموسومين بفترط الدماء..

فمن مشوراته الصائبة، أنه نهى عمر رضى الله عنه أن يخرج لحرب الروم والفرس بنفسه، فقال له: «إنك متى تسر إلى هذا العدو بنفسك فتلقهم فتنكب، لا تكن للمسلمين كائنة دون أقصى بلادهم.. ليس بعدك مرجع يرجعون إليه، فابعث إليهم رجلاً مجرياً.. فإن أظهره الله فذاك ما تحب، وإن تكن الأخرى كنت ردءاً للناس ومثابة للمسلمين».

ومن وصفه للرجال وأساليب تناولهم، قوله لابن عباس وقد أرسله إلى طلحة والزبير: «لا تلقين طلحة، فإنك إن تلقه تلقه كالثور عاقص - أى لا ويا - قوته يركب الصعب ويقول هو الذلول، ولكن الق الزبير فإنه ألين عريكة فقل له: «يقول لك ابن خالك عرفتني بالحجاز وأنكرتني بالعراق.. فما عدا مما بدا؟»

ومن حزمه أنه كان يبث عيونه وجوايسه فى الشرق والغرب ليطلعوه على أخبار أعدائه وأعدانه. وأنه كان إذا وجبت الحرب بادر بالخروج ولم يأته التردد والإبطاء بعد ذلك إلا من خلاف جنده.

ومن معرفته للجماهير أنه وصفهم أوجز وصف حين قال إنهم أتباع كل ناعق، وإنهم «هم الذين إذا اجتمعوا ضروا وإذا تفرقوا نفعوا».. لأنهم إذا تفرقوا رجع أصحاب المهن إلى مهنتهم فانتفع بهم الناس.

فهذا قسط من الرأى الصائب، كاف لمهمة الحكم لو تصدى به الإمام للخلافة..  
والعصر عصر خلافة وليس بعصر دولة دينية مضطربة في دور تأسيسها  
وتلقيق أجزانها..

بل هو قسط كاف لمهمة الحكم في الدولة الدينية، لو تو لاها بعد استقرارها  
والفراغ من مكان تأسيسها.. كما جاء عمر بن عبد العزيز في صلاحه وتقواه بعد  
الملوك الأولين من بنى أمية..

ولكنه قسط من الرأى لا يسلك صاحبه بين أساطير الدهاء الذين يكيدون  
بالرأى وبالعمل النافذ على السواء..

• • •

ونعود بعد ذلك، فنقول إنه لم يخسر كثيرا بما فاته من الدهاء.. ولم يكن ليربح  
كثيرا لو استوفى منه أوفى نصيب، لأنه لابد من ملك أو خلافة..

ولن يكون ملكا بأدوات خليفة، ولا خليفة بأدوات ملك، ولن تبلغ به الحيلة أن  
يحارب رجلا يريد العصر والعصر يريده، لأنه عصر ملك تهيأت له الدواعي  
الاجتماعية، وتهيأ الرجل بخلانقه ونياته ومساعدة أمثاله.

ولم يكن معاوية زاهدا في الخلافة على عهد أبي بكر أو عمر أو عثمان، ولكن  
الخلافة كانت زاهدة فيه.

فلما جاء عصر الملك، طلب الملك والملك يطلبـه..

وقد يـما قال أبوه للعباس عم النبي، وقد رأى جيش المسلمين في فتح مكة: «لقد  
أصبح ملك ابن أخيك عظيما».

فهو الملك، أو هو جاء الدنيا، الذي تطلع إليه من نشأته الأولى في بيته. وانتظر  
ثم انتظر حتى لقاء على قدر، فوضع في موضعه وقام به الموضع كما قام به،  
ونجحا معا على التوافق والوفاء..

وحين وجـب أن يقع الفصل بين الملك والخلافة، وجـب أن يكون على رأس  
فريق الخلافة.

وحيث وجب أن يقع الفصل بين أصحاب المنازع الراغبين في دوام المنفعة، وبين أصحاب المبادئ والظلامات الراغبين في التبدل والإصلاح، وجب أن يكون علىٌ على رأس هذا الفريق دون ذلك الفريق.

وحيث وجب هذا وذاك وجوباً لا حيلة فيه للمتحول، ولا اختيار فيه للمختار، وجب أن تصير خلافة علىٌ إلى ما صارت إليه، كائناً ما كان حظه من الدهاء والخدع، وكائناً ما كان طريقه الذي ارتضاه هو أو أشار به المُشيرون عليه.

• • •

وقد يحسن بالمؤرخ بعد الموازنة بين عدة الخلافة وعدة الملك في صراع علىٌ ومعاوية، أن يذكر عدة أخرى لم تظهر في هذا الصراع، وقد ظهرت في مآذق شتى من أخرج مآذق التاريخ، واعتمد عليها أبطاله الكبار كثيراً في تأسيس الدول وقمع الثورات، فاختصروا الطريق وأراحوا أنفسهم من عناء طويل.. ونريد بها عدة البطش العاجل والمباغطة الحاسمة كلما تأشبت العقد وتعسرت الحيلة ووجب الخلاص السريع..

فقد علمنا مثلاً أن الأشعث بن قيس كان يعترض الإمام في كل خطوة من خطوات النصر، ويُثقل عليه باللجاجة والعن特 في مواقف مكرية تضيق بها الصدور.. ولم يكن الأشعث بن قيس بالوحيد في هذا الباب، بل كان له شركاء من الخارج وغير الخارج. يظهرون بالعن特 في غير موضعه ويذهبون به وراء حده، وربما بلغوا من الضرار في معسكر الإمام فوق مبلغ الأشعث بن قيس، على عظم الفاروق بين سلطانهم وسلطانه.

ألا يخطر على البال هنا، أن ضرورة من الضربات القاضية كانت تنبع في هذا العن特 المكرب حيث لا تنبع العقوبة الشرعية أو الأحابيل السياسية؟..

ماذا لو أن الإمام جرد سيفه بين أولئك المشاغبين، وأطاح برأس الأشعث بن قيس قبل أن يفيق أحد إلى نفسه، ثم ولّ على الفور من يقوم مقامه في رئاسة القوم ويكتف لهم الطاعة بينهم لأمره؟.. أكان بعيداً أن تفعل الرهبة فعلها، فيسكن المشاغب، ويهدأ المتطاول، ويجتمع المتفرق، ويُقل الخلاف بعد ذلك على الإمام وعلى الرؤساء عامة؟

لم يكن ذلك بعيد.

لكنه كذلك لم يكن بالمحقق، ولا بالصائمون..

فهي مجازفة ذات حدين، تصيب بأحد هما وقد تصيب بهما معاً.. وقد يكون الحد الذي تصيب به هو الحد الذي من قبل الضارب دون الحد الذي من قبل المضروب..

وكل ما تفيينا إيماناً بهذه الملاحظة العابرة على التحقيق، أن الإمام رضي الله عنه لم يكن من أصحاب هذه الملكة التي اتصف بها بعض أبطال القلائل في أيام الفصل بين عهدين متدايرين. فكانت له ضربة الشجاع، ولم يكن له ضربة المغامر أو المقامر..

ولم يضرب بالسيف قط، كأنه يقذف بالقداح إما إلى الكسب وإما إلى الخسارة.. وإنما كان يضرب به ضرب الجندي الذي يلتمس الغلب بقوته وقوته إيمانه، ولا يلتمسه من جولات السهام وفلتات الغيب..

على أننا - وقد سجلنا هذه الملاحظة - نفرض أنه رضي الله عنه كان من أصحاب تلك الملكة التي عرف بها بعض المغامرين في أوقات الفصل بين العهود..

ونفرض أنه عمد إليها، فنفعته في عسكره وطوعت له الجناد وأراحته من شغب الخارجين عليه والمتسبعين بالأراء والفتاوي من يمينه وشماله فماذا عسى أن يغير هذا كله من طبيعة الموقف الذي أجملناه؟ وكيف يكون المخرج بين سياسة الملك، كما يطلبها العصر، وسياسة الخلافة كما تطلبها البقية الباقيه من آداب الفترة النبوية؟

أيسوس الإمام دولته ملكاً دنيوياً أم يسوسها خليفة نبوة؟  
أيفرق الأموال على رءوس القوم وقاده الجناد وطلاب الترف أم يلزمهم عيشة النسك والشظف والجهاد؟

واذا حرمهم وتآلبو عليهم مع خصميه، أفهرو الغالب إذن بمطالب العصر  
ومقتضياته ودعاعيه أم هم الغالبون؟

وإذا أعطاهم ليذخوا بذخ الملك الدنيوي وهو وحده بينهم الناسك المجتهد على سُنّة النبوة، أفيستقيم له هذا الدور العجيب وهو في جوهره متناقض لا يستقيم؟..

فالسياسة التي اتبعها الإمام هي السياسة التي كانت مقيدة له مفتوحة بين يديه، وهي السياسة التي لم يكن لها مجيد عنها، ولم يكن لها أمل في النجاح إن حاد عنها إلى غيرها.. سواء عليه اتفق جنده بضرورة من الضربات القاضية أم لم يتتفقوا على دأبهم الذي رأيناها، سواء لأن طلاب الدولة الدينية أم صمد على سُنّة النبوة والخلافة النبوية.

\* \* \*

ومهما يكن من حكم الناقدين في سياسة الإمام، فمن الجور الشديد أن يطالب بدفع شيء لا سبيل إلى دفعه، وأن يحاسب على مصير الخلافة وهي منتهية لا محالة إلى ما انتهت إليه..

ومن الجور الشديد، أن يلقى عليه اللوم لأنه باء بشهادة الخلافة، ولا بد لها من شهيد..

وقد تجمعت له أعباء النقائض والمفارقات التي نشأت من قبله، ولم يكد يسلم منها خليفة من الخلفاء بعد النبي صلوات الله عليه..

أحس بها الصديق، فمات وهو ينحى على الصحابة ويحذرهم بوادر الترف الذي استناموا إليه..

وأحس بها الفاروق وأثقلت كامله، وهو الكاهل الضليع بأفجح الأعباء.. فضاق ذرعاً بالحياة، وطفق يقول في سنة وفاته: «اللهم كبرت سنى وضعف قوتي، وانتشرت رعيتي، فاقبضني إليك غير مضيع ولا مفرط.. اللهم ارزقنى الشهادة في سبيلك».

وأحس بها عثمان، مما فارق الدنيا حتى ترك الخلافة والملك عسكرين متناجين، لا يرجع أحدهما إلا بالغلبة على نده وضده..

وكتب لعلٍّ بعد ذلك أن يلتقي الدولة الإسلامية بين هذين العسكرين، فلا في مقدوره أن يجمعهما إلى عسكر واحد، ولا في مقدوره أن يختار منهما عسكر الملك، ولا أن يختار عسكر الخلافة الدينية فتظل على يديه خلافة دينية بعد أوانها..

وما لم يكن فى مقدوره لم يكن فى مقدور غيره، وأنه لإنصاف قليل أن نعرف له هذه المعاذير الصادقة، وهو الذى باء وحده بتلك النقائض والأعباء..

\* \* \*

وقد نقدت سياسة على لفوات الخلافة منه قبل البيعة. كما نقدت سياسته لفوات الخلافة منه بعد البيعة، وأحصى عليه بعض المؤرخين أنه تأخر نيفاً وعشرين سنة. فلم يخلف النبي، ولم يخلف أبا بكر، ولم يخلف عمر.. كان مستطينا أن يخلف أحداً منهم بعمل من جهده وسعى من تدبیره، فأعياه السعي والتدبیر.

ومقطع الفصل في هذا أن نرجع إلى العوائق التي حالت بينه وبين الخلافة قبل وصولها إليه، لنعلم منها العائق الذي كان في أيدي الحوادث والعائق الذي كان في يديه، أو كانت له قدرة معقوله عليه.

فمعاً لا شك فيه أن الإمام أنكر إجحاف أصحابه في تخطييه بالبيعة إلى غيره بعد وفاة ابن عمّه صلوات الله عليه، وأنه كان يريد أن قرابتة من النبي مزية ترشحه للخلافة بعده لأنها فرع من النبوة على اعتقاده، وهم شجرة النبوة ومحظ الرسالة، كما قال...

وما لا شك فيه، أن شعوره هذا طبيعي في النفس الإنسانية كيما كان حظها من الزهد والقناعة، لأن تخطييه - مع هذه المزية التي ترشحه للبيعة - يشبه أن يكون قدحاً في مزاياه الأخرى، من علم وشجاعة وسابقة جهاد وعفة عن الطعام، أو يشبه أن يكون كراهة له وممالة على الغض من قدره، ولم يزل من غرائز النفوس أن يسوءها القدر فيها والحط من مزاياها ومواجهتها بالنفرة والكرامة..

غير أن الخلافة الإسلامية. مسألة عالمية لا توزن بميزان واحد، ولا يؤتى فيها برأى واحد ولا بحق واحد. وقد يضحي في سبيلها بالعظيم والعظماء، إذا تعارضت الحقوق وتشعبت الآراء..

ويشاء القدر أن تكون المزية الأولى في ميزان على هي العائق الأول في سائر الموازين، ومنها ميزان النبي صلوات الله عليه..

فقد كان عليه السلام يأبى أن يتبرأ العصبيات فى قريش، وفى القبائل العربية عامة، لعلمه بخطر هذه العصبية على الدعوة الجديدة، وكراحته أن يصور الإسلام للعرب كأنه سيادة هاشمية تتوارثها عصبة هاشم دون العصب من سائر العرب والمسلمين. وقد رضى فى سبيل هذا المقصد الحكيم، أن يجعل بيت أبي سفيان صنوواً للكعبة فى أمان اللاجئين إليه، وأصهر إلى أبي سفيان ونذر ابنه معاوية للكتابة له بين النخبة المختارة من كتابيه، وربما حسن لديه أن تؤول الخلافة إلى علىٌ بعده إذا شاء المسلمون ذلك، ولكن على أن تكون خلافته اختياراً مرضياً كاختيار غيره من أنصاره وأصحابه، ويستوى منهم القريب والبعيد.

ولم تكن الحكمة النبوية هي وحدها التي تأبى إثارة العصبيات وتصویر الإسلام للعرب وللناس عامة في صورة السيادة الهاشمية، بل كانت الدعوة كلها في صميم أصولها تأبى هذا الذي أبته الحكمة النبوية وتجنبته غاية ما في وسعها اجتنابه.. لأن الدعوة الإسلامية دعوة عالمية، تشمل الأمم كافة من عرب إلى عجم ومن مشرق إلى مغرب، وتقوم في أساسها على المساواة بين الناس ورد المفاضلة بينهم إلى الأعمال والأخلاق دون الأحساب والأعراق. فليس من المعقول أن تسود العالم كله أسرة هاشمية، ولا من المعقول أن يبني الأساس على المساواة، وأن يقام الحكم على هذا التفضيل..

وإن أحق الناس أن يفطن إلى هذه الحكمة لهم أولئك الغلاة الذين زعموا أن وراثة الخلافة فيبني هاشم حكم من أحكام الله وضرورة من ضرورات الدين..  
فلو أنها كانت حكماً من أحكام الله، لكان أعجب شيء أن يموت النبي عليه السلام وليس له عقب من الذكور، وأن يختتم القرآن وليس فيه نص صريح على خلافة أحد من آل البيت..

ولو أنها كانت ضرورة من ضرورات الدين، أو ضرورات القضاء، لنفذت في الدنيا كما ينفذ القضاء المبرم، ومحبطة كل خلافة تنازعها كما تحبط كل بدعة تناقض السفن الكونية..

فلا النصوص الصريحة، ولا دلالة الحوادث على الإرادة الإلهية. مما يؤيد أقوال الغلاة عن ترجيح الخلافة بالقرابة، أو حصر الخلافة في الأسرة الهاشمية..

وهذا هو العائق الأول الذي حال بين على وبين الخلافة ولا قدرة له عليه، وقد لحظه العرب ولحظته قريش خاصة، وذكره الفاروق حين قال: «إن قريشا اختارت لنفسها فأبى أن تجمع لبني هاشم بين النبوة والخلافة»...

\* \* \*

ويرى بعض المؤرخين، أن قريشا كانت تحقد على الإمام وتنحيه عن الخلافة لعلة أخرى تقترب بهذه العصبية التي أوقعت التنافس بين بيوتها وبين بني هاشم، فقد بطيء الإمام بنفر من جلة البيوت القرشية في حروب المسلمين والمشركين، وقتل من أعلام بني أمية وحدهم عتبة بن ربيعة جد معاوية، والوليد بن عتبة خاله وحنظلة أخيه، وجميعهم من قتلاه في يوم بدر. عدا من قتلهم في الواقع والغزوات الأخرى، فحفظ أقاريبهم له هذه الترات بعد دخولهم في الإسلام، وزادهم حقداً أنهم لا يملكون الشأن من قتلامن من الكفار. وكانت حالة بعد تلك المدة كما قال ابن أبي الحديد: «... كأنها حالة لو أفضت الخلافة إليه يوم وفاة ابن عمك، من إظهار ما في النفوس وهيجان ما في القلوب، حتى الأخلاف من قريش والأحداث والفتيا الذين لم يشهدوا وقائعه وفتكاته في أسلافهم وأباائهم، فعلوا به ما لو كانت الأسلاف أحياء لقصرت عن فعله».

وقد علم الإمام هذا من قريش، عندما ينس من مودتها وابتلى بالصریع والدخليل من كيدها، فقال: «... ما لي ولقریش؟.. أما والله لقد قتلتهم كافرين ولأقتلنهم مفتونين.. والله لأبقرن الباطل حتى يظهر الحق من خاصرته.. فقل لقریش، فلتضج ضجيجها».

ولو أن قريشا وادعته في سرها وجهرا، ووقفت بيده وبين منافسيه على الخلافة لا تصدأ عنها ولا تدفعهم إليها، لقد كانت تلك عقبة أى عقبة..

فاما وهي تحاربه بعصبيتها وتحاربه بذحولها، فتلك هي العقبة التي لا يذللها إلا بحزب أقوى من حزب قريش بعد وفاة النبي صلوات الله عليه، ولم يكن حزب قط أقوى يومئذ من قريش في أرجاء الدولة الإسلامية بأسرها..

\* \* \*

ولقد سبق الإمام إلى الخلافة ثلاثة من شيوخ الصحابة هم: أبو بكر وعمر وعثمان . فإذا نظرت إلى عائق العصبية الذي قدمناه، فلا نرى شيئاً أقرب إلى طبائع الأمور من سبق هؤلاء الثلاثة بأعيانهم إلى ولادة الخلافة بعد النبي عليه السلام، لأنهم أقرب الناس أن يختارهم المسلمون بعد خروج العصبية الهاشمية من مجال الترجيح والترشيح..

فليس أقرب إلى طبائع الأمور في بلاد عربية إسلامية من اتجاه الأنظار إلى مشيخة الإسلام في السن والوجاهة والسابقة الدينية، لا اختيار الخليفة من بينها على السنة التي لم تتغير قط في تواريخ العرب الأقدمين، ولم يغيرها الإسلام بحكم العادة ولا بحكم الدين.

ولم يكن الإمام عند وفاة النبي من مشيخة الصحابة التي ت Novel إليها الرئاسة بداعية بين ذوي الأسنان، ممن مارسو الشورى والزعامة في حياته عليه السلام.. لأنه كان يومئذ فتى يجاوز الثلاثين بقليل. وكان أبو بكر وعمر وعثمان قد لبثوا في جوار النبي بضع عشرة سنة قبل ظهور على في الحياة العامة، وهم يشيرون على النبي ويخدمون الدين ويجتمعون الأنصار ويدان لهم بالتوقير والولاء.. والعائق الذي قام بين على وبين الخلافة هو في طريق هؤلاء الثلاثة السابقين تمهيد وتقرير..

ونعني به عائق العصبية الهاشمية..

لأن قريشاً لا تنفس على بني تميم، ولا بني عدى، ولا بني أمية، في رئاسة عثمان خاصة، كما تنفس على بني هاشم، إذ تجتمع لهم النبوة والخلافة..

\* \* \*

والإمام نفسه لم يفته أن يدرك هذا بثاقب نظره، حين قال وقد تجاوزته الخلافة للمرة الثالثة بعد موت الفاروق: «إن الناس ينظرون إلى قريش، وقريش تنظر إلى بيتها فتقول: «إن ولی عليكم بنو هاشم لم تخرج منهم أبداً.. وما كانت في غيرها من قريش تداولتموها بينكم».

وإذا اجتمع هذا العائق إلى عائق السن والتوكير للمشيخة المقدمة، فهما مبعدان للإمام عن الخلافة بمقدار ما يقربان سواه..

نعم إن فارق السن قد تقارب بعد موت الفاروق، وبلغ الإمام الخامسة والأربعين، وسبقت له في المشورة سوابق مأثورات.. فأصبح الفارق بينه وبين من يكثرون مزية تعين على العمل والجهد وتنفي مظنة الضعف والتواكل. ولكن الذي كسبه بهذه المزية خسره بازدياد المطامع الدنيوية ويأس الرؤساء من الوفر والنعمه على يديه، واعتقاد الطامعين أنهم أقرب إلى بعض الأمل في لين عثمان وتقدم سنه منهم إلى أمل من الآمال في شدة الإمام وعسر حسابه..

ويقيت الجفوة بينه وبين قريش على حالها، لم يكفف منها تقادم العهد كما قال ابن أبي الحديد..

وعلى هذه الجفوة في القبيلة كلها، دخلت في الأمر دخلة البواعت الشخصية التي لا يسلم منها عمل من أعمال بني الإنسان في زمن من الأزماء.. فقد اجتمع رهط الشورى الذين ندبهم الفاروق لاختيار الخليفة من بعده، فتقدم بينهم عبد الرحمن بن عوف فخلع نفسه من الأمر كله ليتاح له أن يستشير الناس باسمهم ويعلن البيعة على عهدهم. وقيل إنه أنس مع الزبير وسعد بن أبي وقاص ميلاً موقوتاً إلى علىٰ وانحرافاً موقوتاً عن عثمان، فسارع إلى المنبر وبأيام عثمان وجراه الحاضرون مخافة الفتنة والشقاق..

وكان عبد الرحمن بن عوف صهراً عثمان، لأنه زوج أخته لأمه أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط

ويقضي الحق أن يقال في هذا المقام إن بيعة عثمان قد تمت باتفاق بين المسلمين لم ينقضه خلاف معدود، فليست كلمة عبد الرحمن بن عوف هي التي خذلت علياً وقدمت عثمان عليه، إذ لو كانت هناك مغالبة شديدة بين حزبين متكافئين لما استقامت البيعة لعثمان بكلمة من عبد الرحمن بن عوف.. وهو واحد من خمسة أو ستة إذا أشركنا معهم عبد الله بن عمر بن الخطاب..

• • •

ثم بُويع الإمام بعد مقتل عثمان، فهل تحولت قريش عن جفوتها، أو نظرت إلى السياسة الهاشمية نظرة غير نظرتها؟

كلا...

بل جاءت البيعة في المدينة. يوم خفت فيها صوت قريش، وهبطت سمعة حكامها.. يوم أصبحت البيعة ثورة على قريش، تذكر عليها الأثرة بالملك والأثرة بالغنائم والأمصار.. ويوم انقسم المجتمع الإسلامي قسميه اللذين التيسا وتدخلا حينا حتى فصلتهما الحوادث فصلها الحاسم في خلافة عثمان: قسم يريد الرجعة إلى الخلافة والأداب النبوية، وقسم يريد المضى في الملك والدولة الدنيوية..

فأى القسمين كان قسم علىٰ كاننا ما كان سعيه واجتهاده؟.. وأية سياسة كانت تعينه على مشكلة الخلافة منذ بدايتها بعد وفاة النبي إلى خاتامها الفاجع بعد مقتل عثمان؟

كل سياسة له لم تكن لتحيد به عن الخاتمة المحتومة أقل حميد.

وكل ما كان من تدبير الحوادث أو من تدبيره، فهو على هذا الملتقى الذي يتلاحق عنده الإسراع والإبطاء..

وعلى هذا ينبغي أن نرجع إلى علة غير سياسة علىٰ لتعليق العوانق التي قامت دون مبايعته بالخلافة قبل الصديق والفاروق وعثمان..

فهو غير مسؤول عن نظرة العصبية التي نظرت بها قريش إلى السيادة الهاشمية.. وهو غير مسؤول عن سنه التي تأخرت به عن مشيخة الصحابة من ذوى السابقة في الجهاد والزعامة والأصالة بين ذوى الأسنان والأخطار..

وهو غير مسؤول عن الصفة العالمية التي جعلت تأسيس الإسلام على أسرة واحدة في العالم كله أمرا ملحوظا بالتوجس والإحجام منذ اللحظة الأولى..

. نعم قد يسأل الإمام عن علاقته الناس وقدرته على تألفهم بالأمال، والمجاملات، ليأنسوا إليه ويرفعوا حجاب الجفوة بينهم وبينه، ويتوثرون على غيره بالخلافة، أملا في بره واطمئنانا إلى حفاوته ووده

وقد يرد على بعض الخواطير، أن سياسة الدولة الدينية أو سياسة الإرضاء بالمنافع والوعود، كانت أجدى عليه من أداب الخلافة الدينية وأخلق بتمكينه أولاً وأخراً بين قريش وقبائل العرب عامة..

فهذا في رأيهم مأخذ يرجع إلى شخصه وأعماله، ويُسأل عنه كما يُسأل الإنسان عن عمله وتصريف إرادته وفكره.. ولا يجوز أن نرجع به إلى حكم الحوادث القاتمة، وسلطان المصادفات التي لا قبل له بتبدلها ولكن الواقع أن هذه السياسة - لم تكن لتجديه شيئاً بعد وفاة النبي، ولا بعد مقتل عثمان..

فبعد النبي عليه السلام، لم تكن ذخائر الفتوح قد استفاضت في الأيدي وأنشأت في المجتمع الإسلامي طبقة مسموعة الصوت تحرض عليها وتستزيدها.. فالذى يناضل في سبيل الحكم بسلاح هذه المنافع، إنما كان يناضل بسلاح غير موجود.. بل كان يناضل سلاحاً ماضياً ينهزم أمامه لا محالة وهو سلاح الحماسة الدينية التي غلت في ضرباتها الأولى كل سلاح.

أما بعد مقتل عثمان، فأبعد الأمور عن التخييل أن يغلب على معاوية في سوق المنافع الدينوية، لأن معاوية قد أحب لها أهابته قبل عشرين سنة، وجمع لها أنصاره وكنز لها كنوزه في بلاد وادعة بين جند مطيع.

ولو توافرت لعلٍّ مادة هذه السياسة، لما توافر له أعوانها والمساعدون عليها.. فليس أقل نفعاً في هذا المضمار من أعوانه الذين ثاروا على سياسة المنافع وباءوا من أجلها بدم خليفة، واجتمعوا على التمرد قاصدين أو غير قاصدين.. فلا يديرون أنفسهم إلى نهج كنوح معاوية ولو أرادوه.

وأغلبظن أن علياً كان يخسر بهذه السياسة أولئك الذين أحبوه، ولا يربح بها أولئك الذين أبغضوه..

فقد حببته أداب الخلافة إلى كل طبقة تكره استغلال الحكم، ولا مطعم لها فيه.. فكل بلاد خلت من عصبة المرشحين للحكم، فقد كانت من حزبه وشياعته بغير استثناء، فكان من حزبه شعب اليمن ومصر وفارس والعراق، ونشأت في اليمن - وقد عهدت حكمه قدیماً - تلك الطائفة السنية التي غلت في حبه حتى ارتفعت به إلى مرتبة التقديس، وانتشرت في مصر وفارس بذور تلك الشيعة الفاطمية والإمامية التي ظلت كامنة في تربتها حتى أخرجت شطاؤها بعد أجيال، وشنت الشام لأنها كانت في يد معاوية، وشنت أطراف من العراق أول الأمر لأنها كانت

في يد طلحة والزبير، ولم يشذ عن هذه القاعدة بلد من البلدان الإسلامية من أقصاها إلى أقصاها.. فلولا أن سواد الناس لا يعملون بغير عصبة من القادة، وان العصبة من القادة كانوا كلما وجدوا في بقعة من البقاع وجد معهم النفع والاستغلال. لقد كانت محبة أولئك السواد أنفع له من عصبة معاوية أجمعين..

فأغلب الظن - كما أسلفنا - أن علياً كان يخسر هؤلاء باتباعه سياسة الدولة الدينية، ولا يكسب العصبة التي ناصبته العداء. وأيقنت أنه حائل بينها وبين ماطمحت إليه من الصولة والثراء..

وما على تقدير المقدرين أن علياً يؤخذ لاجتنابه هذه السياسة، وأنه لو اتبعها كانت أجدى عليه..

وليس هي أجدى عليه لو اتبعها، ولا هو على اجتنابها بملووم..

وتفضي بنا هذه التقديرات جمعياً إلى نتيجة واضحة تلخصها في كلمات وجيزة. ونعتقد أنها أعدل الأقوال في وصف تلك السياسة التي كثرت فيها مطارات النقد والدفاع..

فسسياسة على لم تورطه في غلطات كان يسهل عليه اجتنابها باتباع سياسة أخرى.. وهي كذلك لم تبلغه مأرب مستعصية، كان يعز عليه بلوغها في موضعه الذي وضع فيه وعلى مجراه الذي جرى عليه..

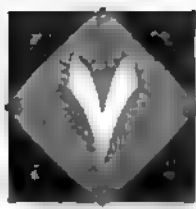
فليست هي علة فشل منتزع، ولا علة نجاح منتزع، أو هي لا تستدعي الفشل من حيث لم يخلق، ولا تستدعي النجاح من حيث لم يسلس له قياد..

ورأينا في سياسته فيما وعلما، ولكننا لم نر فيها الحيلة العملية التي هي إلى الغريزة أقرب منها إلى الذكاء..

فكان نعم الخليفة، لو صادف أوان الخلافة..

وكان نعم الملك لو جاء بعد توطيد الملك واستغفاره عن المساومة والإسفاف.. ولكنه لم يأت في أوان خلافة ولا في أوان ملك موظد، فحمل أعباء النقضيين، وأخفق حيث ينبغي أن يتحقق أو حيث يعييه أن ينجح.. وتلك آية الشهيد..

\* \* \*



## حُكْمَتِه

كانت الدولة الإسلامية الناشئة على شفا الخطر في إبان الفتنة الداخلية بين علىٰ ومعاوية.. ولكنها وقعت منه لأن عوامل الأمان الذي يحيط بها كانت أقوى من عوامل الخطر الذي يهددها.. وتتلخص عوامل الأمان في وقايةٍ اثنين:

أحد هما، أن الإسلام كان دعوةً طبيعية تلقاها العالم وهو مستعد لها مستريح إليها، فرسخت دعائمه وامتنعت حدوده بعد أعوام قليلة من ظهوره، وسكن إليه الناس مؤمنين بدوام ظله وشمول عدله، سواءً منهم من دخل فيه ومن أوى إلى حكمه وهو باقٌ على اعتقاده..

وثانيهما، أن أعداء الإسلام كانوا في شاغل عنهم بما أصابهم من الوهن وأحدق بهم من المخاوف، وربما صر في الفتنة الإسلامية يومئذ ما يصح في كثير من الطوارق التاريخية الكبرى، وهي أنها لن تكون شرًا محضا في جميع عواقبها، ولا تخلو من الخير على قصد من ذويها.. فإن هذه الفتنة قد أغرت أعداء الإسلام بالانتظار، وأوقعت في روعهم أنهم غنيون عن التحفز والوثوب الذي يشق عليهم جهده، وهم في تلك الحالة من الجهد والإعياء.. ففكتعت دولـة الروم بهجمات ضعيفة تلقاها معاوية بالجلد والأناة، وألهى القوم عنه ببعض الاتاوات والنواقل.. فتراجعوا متريصين إلى أن يقضى الخلاف بين المسلمين قضاءه، وهم وادعون مكفيون شر القتال.. فكان هذا الانتظار الخادع جانباً من جوانب الخير في الفتنة الإسلامية التي فاضت يومئذ بالشرور.

وعلى هذا انقضت أيام علىٰ، وليس للحكومة الإسلامية سياسة خارجية تحسب من سياسة الفتوح، أو سياسة الدفاع، أو سياسة المفاوضة والاستطلاع..

وكل ما يدور الكلام عليه عن حكومة علىٰ، فهو من قبيل سياسة الحكم بينه وبين رعاياه، أو هو السياسة الداخلية كما نسميها في العصر الحديث..

ومن البسيط أن نعرف سياسة الإمام بينه وبين رعاياه، بغير حاجة إلى الإطالة  
في التعريف وسرد الأمثال..

لأنها سياسة الرجل الذي شاء القدر أن يجعله فدية للخلافة الدينية في  
نضالها الأخير مع الدولة الدينوية.

فنحن نتخذ ما شئنا من طرفيين متقابلين، فإذا طريق علىٰ هي طريق الخلافة  
المنزهة، حين تقابل الدولة الدينوية مقابلة الخصم للخصم أو النقيض للنقيض،  
أو هي أقرب الطرفيين إلى المساواة وأدنىهما إلى رعاية الضعفاء..  
فالناس في الحقوق سواء..

لا محاباة ولا إجحاف بضعف، وقد عمد إلى القطاعين التي وزعت قبله على  
المقربين والرؤساء، فانتزعها من القابضين عليها وردها إلى مال المسلمين  
لتوزيعها بين من يستحقونها على سنة المساواة، وقال: «والله لو وجدته قد تزوج  
به النساء وملك به الإمام لردرته، فإن في العدل سعة.. ومن ضاق عليه العدل  
فالجور عليه أضيق».

وفرض الرفق بالرعاية على كل وال، فلا إرهاق ولا استغلال ولو كانت الحكومة  
هي صاحبة الحق في المال.

فمن وصاياه المكررة لولاته: «أنصفوا الناس من أنفسكم واصبروا لحوائجهم  
فإنكم خزان الرعية.. ولا تحسموا أحداً عن حاجته ولا تحبسوه عن طلبه، ولا  
تبين للناس في الخراج كسوة شتاء ولا صيف ولا دابة يعتملون عليها، ولا عبداً،  
ولا تضرن أحداً سوطاً لمكان درهم».

ومن وصاياه في تحصيل الخراج والصدقات: «.. امض إليهم بالسكينة والوقار  
حتى تقوم بينهم فتسلم عليهم، ولا تخدع بالتحية لهم، ثم تقول: عباد الله.  
أرسلني إليكم ولِيُ الله وخليفته لأخذ منكم حق الله في أموالكم، فهل لله في  
أموالكم حق فتؤدوه إلى ولِيُه؟.. فإن قال قائل.. لا، فلا تراجعه.. وإن أنعم لك منع،  
فانطلق معه من غير أن تخيفه وتتوعده أو تعسفه أو ترهقه، فخذ ما أعطاك من  
ذهب أو فضة، فإن كان له ماشية أو إبل فلا تدخلها إلا بإذنه، فإن أكثرها له..  
إذا أتيتها فلا تدخل عليها دخول متسلط عليه ولا عنيف به.. ولا تنفرن بهيمة

ولا تفزعها، ولا تسوءن صاحبها فيها، واصدع المال صدعين، ثم خيره، فإذا اختار فلا تعرضن لما اختاره، فلا تزال كذلك حتى يبقى ما فيه وفاء حق الله في ماله.. فاقبض حق الله منه، فإن استقالك فأقله...».

وكان دستوره في تحصيل الضرائب المفروضة على الناس، أن النظر في عمارة الأرض أبلغ من النظر في استجلاب الضريبة، فكان يكتب إلى واليه: «تفقد أمر الخراج بما يصلح أهله.. فإن في صلاحه وصلاحهم صلاحاً لمن سواهم، ولا صلاح لمن سواهم إلا بهم.. لأن الناس كلهم عيال على الخراج وأهله ول يكن نظرك في عمارة الأرض أبلغ من نظرك في استجلاب الخراج، لأن ذلك لا يدرك إلا بالعمارة، ومن جلب الخراج بغير عمارة أخرب البلاد وأهلك العباد، ولم يستقم أمره إلا قليلاً، وإنما يؤتى خراب الأرض من إعوان أهلهما، وإنما يعزز أهلهما إسراف الولاة على الجمع، وسوء ظنهم بالبقاء وقلة انتفاعهم بالعتبر...».

أما دستوره في الولاة والعمال، فخلاصته ما كتب به إلى الأشتر النخعي يقول له: «انظر في أمور عمالك، فاستعملهم اختباراً ولا تولهم محاباة وأثره.. فإنهم جماع من شعب الجور والخيانة، وتتوخ منهم أهل التجربة والحياة من أهل البيوتات الصالحة والقدم في الإسلام، فإنهم أكثر أخلاقاً وأصح إعراضاً وأقل من المطامع إسرافاً، وأبلغ في عواقب الأمور نظراً.. ثم أسبغ عليهم الأرزاق، فإن ذلك قوة لهم على استصلاح أنفسهم، وغنى لهم عن تناول ما تحت أيديهم، وحججة عليهم إن خالفوا أمرك أو ثلموا أمانتك، ثم تفقد أعمالهم وابعث العيون من أهل الصدق والعيون عليهم.. فإن تعاهدك في السر لأمورهم حدوة لهم على استعمال الأمانة والرفق بالرعاية».

وعلى هذه العناية باستطلاع أحوال الولاة والعمال، كان ينهى أشد النهي عن كشف معانب الناس، أو كما كان يقول في وصية ولاته: «وليكن أبعد رعيتك منك وأشتئهم عندك أطلبهم لمعانب الناس.. فإن في الناس عيوباً، الوالي أحق من سترها.. فلا تكشفن عما غاب عنك منها، فإنما عليك تطهير ما ظهر لك».

وكان ينهى عن بطانة السوء مع حثه على اتخاذ العيون والجواسيس، فقال في وصيته لمحمد بن أبي بكر: «لا تدخلن في مشورتك بخيلاً يعدل بك عن الفضل ويعدك الفقر، ولا جباناً يضعفك عن الأمور، ولا حريضاً يزين لك الشره بالجور..

فإن البخل والجبن والحرص غرائز شتى يجمعها سوء الظن بالله.. إن شر وزرائك من كان للأشرار قبلك وزيرا، ومن شركهم في الآثام فلا يكون لك بطانة، فإنهم أعون الأئمة وأخوان الظلمة، وأنت واحد منهم خير الخلف، فمن له مثل آرائهم ونفاذهم.. وليس عليه مثل آصارهم وأوزارهم»..

ولم ينكر قط شيئاً من سياسة التولية، ثم صنع مثلك في عهده، على كثرة الإغراء حوله باهتمامه بالتقية والمداراة والهودادة قليلاً مع الأقرباء وذوي الأخطار..

ومن زعم غير ذلك، من ناقديه في عصره أو بعد عصره، فإنما هوأخذ في المقارنة بالأشكال والحرروف دون المواطن والغايات..

إذ كان مما قبل مثلاً ابن علياً أقام عبد الله بن عباس على البصرة، وعبد الله ابن العباس على اليمن، ومحمد بن أبي بكر ابن زوجته على مصر.. وهم أقرباؤه وخاصة أهله، فهو إذن يصنع ما أنكره على حكومة عثمان من إيثار الأقرباء بالولايات وإقصاء الآخرين عنها..

ولكنها كما قلنا مقارنة بالأشكال والحرروف دون المواطن والغايات، لأن المقارنة الصحيحة بين العملين تسفر عن فارق بعيد كالفارق بين النقيض والنقيض..

فبنو هاشم لم يكن لهم متسعاً لعمل أو ولاية في غير حكومة الإمام، ولم يكن للإمام معتمد على غيرهم بعد أن حاربته قريش، وشاعت الفرقـة والشغـب بين أعوانه من أبناء الأمصار..

وهم مع هذا لم يؤثروا بالولايات كلها، ولم يؤثروا بالذى خصـهم منها لـيستـغـلوـه ويـجـمعـواـ الثـراءـ منـ غـنـانـهـ وأـرـزـاقـهـ.. بل كانوا يـحـاسـبـونـ علىـ ماـفـىـ أـيـديـهـمـ أـعـسـرـ حـسـابـ، وـكـانـواـ لـتـضـيـيقـهـ عـلـيـهـمـ فـىـ الـمـراـقبـةـ يـتـرـكـونـ وـلـيـاتـهـمـ وـيـسـتـقـيلـونـ مـنـهـاـ، كـمـاـ فـعـلـ اـبـنـ عـبـاسـ حـينـ هـجـرـ الـبـصـرـةـ إـلـىـ مـكـةـ..

وقد بلغ من حسابه للولاية أنه كان يحاسبهم على حضور الولائم التي لا يحمل بهم حضورها.. فكتب إلى عثمان بن حنيف الأنباري عامله على البصرة: «أما بعد يا بن حنيف، فقد بلغنى أن رجلاً من فتية أهل البصرة دعاك إلى مأدبة..

فأسرعت إليها تستطاب لك الألوان وتنقل إليك الجفان.. وما ظننت أنك تجib إلى طعام قوم عائلهم مجفو وغنيهم مدعو، فانظر إلى ما تقضمه من هذا المقتضى.. فما اشتبه عليك علمه فالفظه وما أيقنت بطيب وجهه فتل منه»

واستكثر على شريح قاضيه أن يبني دارا بثمانين دينارا، وهو يرزق خمسة وعشرين درهما.. وحاسب على أقل من هذا من هو أقل من شريح أمانة في القضاء وحرجا في الدين..

فلو أن الإمام اختص أقرباءه بالولايات التي يحاسبون عليها هذا الحساب، لما كان في اختصاصه إياهم مستبيح حق ولا مستبيح مال.. فكيف وهو لا يختصهم إلا بالقليل منها، ولا يختصهم ولو مندوحة عنهم، أو يختصهم وهم دون غيرهم في القدرة والأمانة؟

فالمقارنة هنا مقارنة أشكال وحروف، وكل ما توحى إلى الناقد بها أنه يذكر الأقرباء هنا والأقرباء هناك.

وقد انقسمت طريق الخلافة، وطريق الدولة الدينية في كل أمر من الأمور على عهد الإمام ولم تنقسم في مسألة الولاية أو مسألة الاستغلال وكفى.

وأكبر ما يذكر من انقسام الطريقين في عهده قيام الفكرة العالمية إلى جانب العصبية بالقبيلة أو بالوحدة الوطنية..

فالدولة الدينية تشد أزرها بالعصبية الجنسية، والخلافة الدينية تشد أزرها بالإخاء بين الشعوب ويطلان الفوارق بين الأجناس..

وقد كانت القبيلة من أنصار الإمام، تقاتل القبيلة من أنصار معاوية في سبيل الرأى والعقيدة..

وكان أنصار الإمام أبداً من الفرس والمغاربة والمصريين أكثر من أنصاره بين قريش خاصة، وبين بنى هاشم على الأخص، وبين قبائل العرب على التعميم..

وهذا الامتزاج بين الفكره العالمية وبين إمامه على أو خلافته، أقطع الأدلة على الوحدة بين أوانه وأوان الخلافة.. فإذا ذهب هذا وجّب أن يذهب ذاك، أيًا كانت السياسة المتوكّلة، وبالغا ما بلغ نصيبها من السداد والصواب..

ولنا أن نعم هذا الحكم الإنساني في كل شأن من شئون الحكومة، قضى به على في عهده أو عهود الخلفاء من قبله.

فالروح الإنساني هو قوام الحكومة الإمامية، كما ينبغي أن يكون، وهو قوامها كما كانت على يديه جهد الطاقة الأدمية.. وهي طاقة لها مالها من حدود..

جيء إلى عمر بن الخطاب بامرأة زانية يشتبه في حملها، فاستفتى الإمام.. فأفتقى بوجوب الإبقاء عليها حتى تضع جنينها، وقال له: «إن كان لك سلطان عليها، فلا سلطان لك على ما في بطنها».

وانزع امرأة من أيدي الموكلين بإقامة الحد عليها.. وسأله عمر فقال: «أما سمعت النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصغير حتى يكبر، وعن المبتلى حتى يعقل؟» قال: «بلى» قال: «فهذه مبتلاة بمن فلان.. فلعله أتاماً وهو بها» قال عمر: «لا أدرى» قال: «وأنا لا أدرى» فترك رجمها للشك في عقلها..

وأتى عمر بامرأة أجدها العطش، فمررت على راع فاستسقته.. فأبى أن يسقيها إلا أن تمكنه من نفسها.. ففعلت، فشاور الناس في رجمها، فقال على: «هذه مضطربة إلى ذلك.. فخل سبيلها».

وهذه أمثلة قليلة من أمثلة كثيرة في القصاص وتفسیر الشريعة..

غير أنه قد حاد عن هذه السنة في أمر واحد خالقه فيه بعض فقهاء عصره، ومنهم ابن عميه عبد الله بن عباس.

وذلك هو إحراقه الروافض الذين عبدوه ووصفوه بصفات الآلة، وأبوا أن يتوبوا عن ضلالتهم مرة بعد مرة، وقيل إنهم أصرروا على عنادهم وهم يحرقون.. فاتخذوا من تعذيبه لهم بالنار دليلاً على أنه هو المعبود.. إذ لا يعذب بالنار إلا الله.

فهو لاء المفسدون المفتونون، قد استحقوا عقوبة الموت بقضاء الشريعة وقضاء الدولة التي لا يقوم لها نظام على هذه الضلال.. ولكن الإحراق بالنار صرامة لا توجبها ضرورة العقاب، وليس في اجتنابها خطر على الشريعة، ولا على النظام..

إنما شفيع الإمام في هذه الصرامة أنه كان هو المستهدف لتلك الضلال، وهو مظنة الريبة في الهوادة فيها.. فهو ينزعه عده عن كل ظن حيث تظن بالهوادة جميع الظنون، وقد أحرق الذين ألهوه.. ونهى عن قتال الخوارج الذين حكموا بكفره، إلا أن يفسدوا في الأرض أو يبدعوا بالعدوان على بريء.. وفي هذا الانصاف بين مؤلهيه ومكفريه شفاعة من تلك الصرامة في العقاب.

وكان الإمام يذكر أبداً في حكومته أن الحقوق العامة لها شأن لا ينسى مع حقوق الأفراد..

ومن ذلك ما نقله الطبرى عن بعض الأسانييد، حيث قال: «رأيت علياً عليه السلام خارجاً من همدان، فرأى فتيين يقتتلان ففرق بينهما.. ثم مضى فسمع صوتاً ياغوثاً بالله فخرج يحضر نحوه حتى سمعت خفق نعله، وهو يقول: «أتاك الغوث...» فإذا رجل يلازم رجلاً، فقال: «يا أمير المؤمنين..» بعث هذا ثوباً بتسعة دراهم وشرط عليه ألا يعطيه مغموراً ولا مقطوعاً، فأتيته بهذه الدراما ليبدلها لى فأبى فلزمته فلطمته» فقال: «أبدلها» ثم قال: «بينك على اللطمة» فأتاه بالبينة.. قال: «دونك فاقتصر» قال: «إني قد عفوت يا أمير المؤمنين» قال: «إنما أردت أن أحافظ في حقك».. ثم ضرب الرجل تسعة دراهم، وقال: «هذا حق السلطان».

وكان يكرر هذا الحكم في كل ما يشابهه من أمثال هذا العدوان، وهو أشبه المذاهب بمذهب الحكومات العصرية في القصاص.

ويقال الكثير عن مناهج الإمام في الحكومة وسياسة الرعية مما يغنى فيه هذا الإجمال عن التوسيع في التفصيل..

ولكن الذي لا ينسى في سياق الكلام عن الإمامة والدعوة العالمية، أنه رضي الله عنه كان أول من خرج بالعاصمة من المدينة إلى أرض غير أرض الحجاز، وهو الحجازي سليل الحجازيين..

وقد اختار الكوفة، فكانت أوفق عاصمة للإمامية العالمية في تلك المرحلة من مراحل الدولة الإسلامية..

لأنها كانت ملتقى الشعوب من جميع الأجناس، وكانت مثابة التجارة بين الهند وفارس واليمن وال伊拉克 والشام، وكانت العاصمة الثقافية التي ترعرعت فيها مدارس الكتابة واللغة والقراءات والأنساب والأفانيين الشعرية والروايات.. فهى أليق العواصم فى ذلك العصر بحكومة إمام، وما زالت الإمامة لاحقة بعلىٰ ومحيطة به حيث تحول وحيث أقام..

• • •



## النبي والإمام والصحابة

أحاديث النبي عليه السلام في فضل علىٰ ومحبته متواترة في كتب الحديث المشهورة.. منها ما انفرد به، وهو حديث الخيمة الذي رواه الصديق رضي الله عنه حيث قال: «رأيت رسول الله ﷺ خيم خيمة، وهو متکن على قوس عربية، وفي الخيمة على فاطمة والحسن والحسين، فقال: معاشر المسلمين.. أنا سلم لمن سالم أهل الخيمة، حرب لمن حاربهم، ولئل من والاهم، لا يحبهم إلا سعيد الجد طيب المولد، ولا يبغضهم إلا شقي الجد ردىء الولادة».

ومنها ما اشترك فيه هو وغيره، وهو الذي روتة السيدة عائشة حيث سئلت: «أى الناس أحب إلى رسول الله ﷺ؟.. قالت: فاطمة!.. فقيل: من الرجال؟.. قالت: زوجها.. إن كان ما علمت صواماً قواماً»

وقد روی حديث في هذا المعنى، حيث سئل رسول الله عن أحب الناس إليه، فقال: «من النساء عائشة، ومن الرجال أبوها».

ولا تناقض بين الحديثين، إذ كانت السيدة عائشة هي التي تروي الحديث الأول، وتخرج من كلامها كما يخرج المتكلم من عموم كلامه، أو كانت تروي عن أقرباء النبي من لحمه ودمه، فتقول ما تعلم عن غيرها.

وهذا نموذجان من الأحاديث النبوية في فضل علىٰ ومحبته و منزلته عند الله ونبيه، وهي تعد بالعشرات.

وأصحاب المذاهب يختلفون في تأويل هذه الأحاديث، وفي أسانيدها، ويوجهونها حيث اتجهوا من التشيع للإمام أو التشيع عليه.. وهو شرح طويل لا يهمنا منه هنا أن ننصر فيه فريقاً على فريق، أو نرجح مذهباً على مذهب.. إذ ليس فهم الإمام موقوفاً على تغلب أي الفريقين وتعزيز أي المذهبين، وفهم الإمام على حقيقته النفسية والتاريخية هو كل ما نعنيه..

فمهما يختلف الرواية في تأويل الأحاديث، فالذى يسعك أن تجزم به من وراء اختلافهم، أن علياً كان من أحب الناس إلى النبي، إن لم يكن أحبهم إليه على الإطلاق..

لقد كان النبي عليه السلام يغمر بالحب كل من أحاط به من الغرباء والأقربين.. فأى عجب أن يخص بالحب من بينهم إنساناً، كان ابن عمه الذي كفله وحماه، وكان رببه الذي أوشك أن يتبناه، وكان زوج ابنته العزيزة عنده، وكان بدليه في الفراش. وكان نصيره الذي أبلى أحسن البلاء في جميع غزواته، وتلميذه الذي علم من فقه الدين ما لم يعلمه ناشئ في سنّه؟..

حب النبي لهذا الإنسان حقيقة لا حاجة بها إلى تأويل الرواية ولا إلى تفسير النصوص، لأنها حقيقة طبيعية، أو حقيقة بديهية قائمة من وراء كل خلاف.

ومما لا خلاف فيه كذلك، أنه عليه السلام كان لا يكتفى بحبه إياه.. بل كان يسره ويرضيه أن يحبه إلى الناس، وكان يسوّره ويغضبه أن يسمع من يكرهه ويغفوه..

بعث رسول الله عليه علياً في سرية ليقبض الخمس، فاصطفى منه سبية، واتفق أربعة من شهود السرية أن يبلغوا ذلك إلى رسول الله. وكان المسلمون إذا قدموا من سفر بداءوا بالرسول، فسلموا عليه وأبلغوه ما عندهم، ثم انصرفوا إلى رحالهم.. فقام أحد الأربعة وحدث الرسول بما رأى فأعرض عنهم، وظن أصحابه أنه لم يسمعه.. فتناويبوا الحديث واحداً بعد واحد في معنى كلامه. فلما فرغ الرابع من حديثه أقبل عليه رسول الله وقد تغير وجهه فقال: «ما تريدون من على؟.. ما تريدون من على؟.. ما تريدون من على؟.. على مني وأنا منه وهو ولی كل مؤمن بعدي» وقال لأحد هم في روايات أخرى: «أتبغض علياً؟» قال: «نعم!» قال: «لا تبغضه، فإن له في الخمس أكثر من ذلك، أى أكثر من السبية التي اصطفاها.. لا تبغضه، وإن كنت تحبه فازداد له حبا».

\* \* \*

وبعث رسول الله عليه علياً إلى اليمن، فسألته جماعة من أتباعه أن يركبهم إبل الصدقة ليريحوا إبلهم، فأبى.. فشكوه إلى رسول الله بعد رجعتهم وتولى شكايته سعد بن مالك بن الشهيد، فقال: «يارسول الله.. لقينا من على من الغلظة وسوء

الصحبة والتضييق..»، ومضى يعدد ما لقيه، حتى إذا كان في وسط كلامه ضرب رسول الله على فخذه، وهاهف به «يا سعد بن مالك بن الشهيد، بعض قولك لأخيك على؟ فوالله لقد علمت أنه جيش في سبيل الله»

وشكا بعض الناس مثل هذه الشكوى، فقام رسول الله فيهم خطيباً يقول لهم: «يا أيها الناس.. لا تشکوا علينا، فوالله إنه لجيش في ذات الله»..

ويلوح لنا أن النبي عليه السلام كان يحب عليناً ويحببنا إلى الناس، ليهدى له سبيل الخلافة في وقت من الأوقات، ولكن على أن يختاره الناس طواعية وحباً.. لا أن يكون اختياره من حقوق العصبية الهاشمية، فإنه عليه السلام قد اتقى هذه العصبية جهد اتقانه، ولم يحذر خطراً على الدين أشد من حذره أن يحسبها الناس سبيلاً إلى الملك والدولة في بنى هاشم، وقد حرم نفسه الشريفة حظوظ الدنيا وأقصى معظم بنى هاشم عن الولاية والعمالة لينفي هذه الظاهرة.. ويدع الحكم للناس يختارون من يرضونه له بالرأي والمشيئة..

فالالتزام في التمهيد لعلى وسائل ملموحة لا تتعذر التدريب والكافلة إلى التقديم والوكالة، أرسله في سرية إلى فدك لغزو قبيلة بنى سعد اليهودية، وأرسله إلى اليمن للدعوة إلى الإسلام، وأرسله إلى منى ليقرأ على الناس سورة براءة.. وبين لهم حكم الدين في حج المشركين وزيارة بيت الله، وأقامه على المدينة حين خرج المسلمون إلى غزوة تبوك.. ولم يفتئ مع هذا كله أن يلمح الجفوة بينه وبين الناس، وأن يكله إلى السن تعمل عملها مع الأيام، ويكلهم في شأنه إلى ما ارتبته، عسى أن تنسع الفرصة لمزيد من الألفة بينهم وبينه..

هذه فيما نعتقد أصلح علاقة يتخيّلها العقل، وتتبّنى عنها الحوادث بين النبي وأبن عمّه العظيم..

وربما كانت أصلح العلاقات المعقوله لأنها هي وحدها العلاقة الممكنة المأمولة، وكل ما عدّها فهو بعيد من الإمكان بعده من الأمان.

فهو يحبه ويمهد له وينظر إلى غده، ويسره أن يحبه الناس كما أحبه، وأن يحبّين الحين الذي يكلون فيه أمرهم إليه..

وكل ما عدّا ذلك، فليكن بالمكان وليس بالمعقول..

ليس بالممكن أن يكره له التقديم والكرامة..

وليس بالممكن أن يحبهما له، وينسى فى سبيل هذا الحب حكمته الصالحة  
للدين والخلافة..

وإذا كان قد رأى الحكمة فى استخلاصه، فليس بالممكن أن يرى ذلك ثم لا يجهر  
به فى مرض الوفاة أو بعد حجة الوداع..

وإذا كان قد جهر به، فليس بالممكن أن يتائب أصحابه على كتمان وصيته  
وعصيان أمره. إنهم لا يريدون ذلك مخلصين، وإنهم إن أرادواه لا يستطيعونه بين  
جماعة المسلمين، وإنهم إن استطاعوه لا يخفى شأنه ببرهان مبين، ولو بعد  
حين..

فكل أولئك ليس بالممكن، وليس بالمعقول..

وإنما الممكن والمعقول هو الذى كان، وهو الحب والإيثار والتمهيد لأوانه،  
حتى يقبله المسلمون ويتهيأ له الزمان.

• • \*

أما العلاقة بين علىٰ وسائر الصحابة من الخلفاء وغير الخلفاء، فهى علاقة  
الزمالة المرعية والتنافس الذى يثوب إلى الصبر والتجمل والتقية..

فليس فيما لدينا من الأخبار والملامع ما يدل على ألفة حميمة بينه وبين أحد  
من الصحابة المشهورين، وليس فيها كذلك ما يدل على عداوة وبغضه.. بل ليس  
في أخباره جميعاً ما يدل على طبيعة تحقد على الناس، وإن دلت أحياناً على  
طبيعة يحقد الناس عليها ويفرطون.

فمن المعلوم أن علياً كان يرى أنه أحق بالخلافة من سابقيه، وأنه لم يزل  
مدفوعاً عن حقه هذا منذ انتقل النبي عليه السلام إلى الرفيق الأعلى. واحتج  
المهاجرون على الأنصار في أمر الخلافة بالقرابة منه صلوات الله عليه. قال:  
«ولما احتج المهاجرون على الأنصار يوم السقيفة برسول الله ﷺ فلجووا<sup>(١)</sup>  
عليهم.. فإن يكن الفرج به فالحق لنا دونكم، وإن بغيره فالأنصار على دعواهم».

(١) فلجووا: أي انتصروا عليهم

كذلك كان رأيه في الخلافة يوم بُويع بها الصديق، ثم بُويع بها الفاروق، ثم بُويع بها عثمان..

وجاءت قضية الإرث بعد قضية الخلافة في أوائل عهد الصديق، فباعت  
الفرجة بين القلوب، وأطالت العزلة بين الأصحاب.. وخلاصة هذه القضية، أن  
فاطمة والعباس رضي الله عنهم طلباً ميراثهما في أرض فدك وسهم خيبر،  
فذكر لهم الصديق حديث النبي عن إرث الأنبياء، ونصحه في روايته:  
«نحن معاشر الأنبياء، لا نورث.. ما تركناه فهو صدقة.. إنما يأكل آل محمد من  
هذا المال»

فغضبت فاطمة، ولم تكلمها حتى ماتت. ودفنتها على ليلًا، ولم يؤذن بها أحد.. وقيل إن علياً تخلف عن البيعة ستة أشهر إلى ما بعد وفاتها. ثم أرسل إلى أبي بكر أن انتنا ولا يأتنا معك أحد.. وتلقاه وعنده بنو هاشم، فقال: «إنه لم يمنعنا أن نباعيك يا أبي بكر إنكار لفضيلتك، ولا نفاسة عليك بخير ساقه الله إليك، ولكننا كنا نرى أن لنا في هذا الأمر حقاً فاستبدلت به علينا».

ومع هذا اليقين الراسخ عنده فى حقه وحق غيره، نرجع إلى سيرته وأحاديثه.. فنرى ولا ريب أنها أقل ما تشعر به النفس الإنسانية فى هذه الحالة من النفرة والنقمة، ولا نجد فى خطبه ومساجلاته التى ذكر فيها الخلفاء السابقين كلمة تستغرب من مثله، أو يتجاوز بها حد الحجة التى تنھض بحقه.. بل الغريب أنه لزم هذا الحد ولم يتجاوزه إلى جمحة غصب تفلت معها بوادر اللسان، ولو جاوزه لكان عازروه أصدق من لائمه..!

卷二

وقد أعاد أسلافه الثلاثة برأيه وعمله، وجاملهم مجاملةً الكريم بمسلكه ومقاله. ولم يجد منه قط ما ينم على كراهية وضفن مكتوم.. ولكنَّه كان يأنف أن ينكر هذه الكراهية إذا رمى بها كما يأنف العزيز الكريم. وفي ذلك يقول من خطاب إلى معاوية: «ذُكِرْتُ إِبْطَانِي عَنِ الْخَلْفَاءِ وَحَسْدِي إِيَاهُمْ وَالْبَغْيِ عَلَيْهِمْ، فَأَمَا الْبَغْيُ فَمَعَاذُ اللَّهِ أَنْ يَكُونَ، وَأَمَا الْكَرَاهِيَّةُ لَهُمْ فَوَاللَّهِ مَا أَعْتَذَرُ لِلنَّاسِ مِنْ ذَلِكِ».

وأولى أن يقال إن دلائل وفاته في حياتهم، وبعد ذهابهم، كانت أظهر من دلائل جفائه. فإنه احتضن ابن أبي بكر مهديا وكفله بالرعاية ورشحه للولاية، حتى حسب عليه وانطلقت الألسنة بانتقاده من أجله، وقد سمي ثلاثة من أبنائه بأسماء الخلفاء الذين سبقوه، وهم أبو بكر، وعمر، وعثمان..

ويختلط جدا من يتخد فتواه في مقتل الهرمزان دليلا على كرامته لعمر أو نعمة منه في أبنائه.. فقد أسرع عبيد الله بن عمر إلى الهرمزان، فقتله انتقاما لأبيه، ولم ينتظر حكم ولد الأمر فيه ولا أن تقوم البينة القاطعة عليه. فلما استفتى في هذه القضية افتى بالقصاص منه، ولم يغير رأيه حين تغير رأي عثمان، فأغواه من جريمة عمله.. لأنه هو الرأي الذي استمد من حكم الشريعة كما اعتقده وتحراه، وبهذا الرأي دان قاتله عبد الرحمن بن ملجم، فأوصى وكرر الوصاية إلا يقتلوا أحدا غيره لمظنة المشاركة بينه وبين رفقاء في التآمر عليه.

وانك لن تجد إنساناً أعرف بالعهد، ولا أصول له معنٍ يتذكرة في حومة الحرب، ويرى أن التذكير به ينزع السلاح من الأيدي، ويعود بالخصميين المتناجين إلى الصفاء والإباء..

فما حارب على عدوا له سابقة مودة به إلا أن يذكره بتلك السابقة ويستند بالصداقة الأولى فيها على العداوة الحاضرة..

ومن ذلك موقفه مع الزبير وطلحة في وقعة الجمل، وهم ملحان في حربه وانكار بيعته..

فخرج حاسرا لا يحتسى بدرع ولا سلاح، ونادى:

يا زبير، اخرج إلى.. فخرج إليه شاكا في السلاح، وسمعت السيدة عائشة فصاحت: واحرب يا.. إذ كان خصم على مقضيا عليه بالموت كاننا ما كان حظه من الشجاعة والخبرة بالنضال

فلما تقابل على بالزبير اعتنقها، وعاد على يسألها: «ويحك يا زبير ما الذي أخرجك؟..»

قال: «دم عثمان».

قال: «قتل الله أولاًنا بدم عثمان»

وجعل يذكره عهوده وعهود رسول الله، ومنها مقالة النبي: «والله ستقاتله وأنت له ظالم».

فاستغفرل الزبير وقال: «لو ذكرتها ما خرجت»

\* \* \*

ولما وقف على جثة طلحة بكى أحر بكا، وجعل يمسح التراب عن وجهه وهو يقول: «عزيز على أن أراك أبا محمد مجندلا تحت نجوم السماء» وتعنى لو قبضه الله قبل هذا اليوم بعشرين سنة.

والمودة عند فارس كعلى عهد محفوظ وموثق مذكور، إن فاتها أن تكون حنان قلب أو ألفة شعور.

ويخيل إلينا أنه لم يرزق قط صدقة الألفاء الذين يرعاهم ويرعنونه لأنه يحبهم ويحبونه، ولكنه عامل الناس وعاملوه على سنة العهود ودين الفروسيّة، فلم تزل بينه وبينهم إيماءة إلى سلاح مغمد أو سلاح مشهور.

ومثل على لا يرزق صدقة الألفاء، لأنه من أصحاب المزايا التي تغري بالمنافسة أو بالحسد ولا تحميها المنافع ولا المسایرة والمداراة.

فهو شجاع، عالم، بلieve، ذكي، موصول النسب بأعرق الأرomas. فإن لم يحسن هذا، فمن يحسن؟..

وإن حسد، فما الذي يقل من غرب حاسديه؟.. وما الذي يفني بهم إلى القصد في عدائه والتالib عليه؟..

إنهم يستبعدون يومه في الإمارة والسلطان، وإذا استقرروا يومه في الإمارة والسلطان فلا مطعم لهم في النفع على يديه وهو قوام بالقسط على الأموال والحقوق، فنصيبه إذن منهم نصيب المحسود الذي لار جاء له في هواة من حاسديه، وليس أحقد من الناس على صاحب عظمة لم يطمعوا في نفعه ولم يزوالوا على طمع في النفع من خصومة، وبليته بهم أكبر وأدعى حين لا يصطنع الدهان ولا يعمد معهم إلى الختل والروغان.. وعلى أنه لو دامنهم وراوغهم لما اغتروا به

ذنب العظمة التي لا تحميها حماية من طمع أو نكارة، أو كما قال الحكم الغربي:  
«إن نسى أنه أسد لم ينسوا أنهم كلاب».

\* \* \*

وهكذا فرضت على الرجل العظيم ضريبة العظمة الغريبة في ديارها وبين آلها  
وأنصارها..

فالعلاقة بينه وبين كرام الصحابة، كانت علاقة الزمالة التي ينوب فيها  
الواجب مناب الألفة..

والعلاقة بينه وبين الخصوم، كانت علاقة حسد غير مكفوف، ويغض غير  
مكتوم..

والعلاقة بينه وبين سواد العامة، كانت علاقة غرباء يجهلونه ولا ينفذون إلى  
بابه، وإن قاربه أناس معجبين، ويا عده أناس نافرين..

وتلك أيضاً آية الشهيد..

\* \* \*



## ثقافته

السنة الخلق أقلام الحق..

كلمة سانفة ليس أصدق منها إن صدق، وهي صدق في كثير من الأحيان..

ونحن نعلم صدقها الأصيل حين نسمع الكلمة من هذه الكلمات التي ينقلها لسان عن لسان ويتقاها جيل عن جيل، فيخيل إلينا أنها خاطر عابر يسمع ويستلمع ويشفع له القدم.. فنقبله كrama له كما نقبل السمين والغث أحياناً من وقار المشيب، ولكنه بعد كل هذا لا يثبت على النقد ولا يصبر على مراجعة العلم والقياس، ثم نعرضه اتفاقاً على العلم والقياس.. فإذا به قد احتمل من النقد العسير ما ليس تحتمله آراء العلماء وقضايا الحكماء، وإذا بالخطأ في هذه القولة الشائعة أو في هذا اللقب المرتجل أقل من كل خطأ يخصى على كلام مخلوق..

من هذه الألقاب الشائعة، لقب الإمام الذي اختص به علىٰ بين جميع الخلفاء الراشدين، والذي يطلق إذا أطلق فلا ينصرف إلى أحد غيره، بين جميع الأئمة الذين وسموا بهذه السمة من سابقيه ولا حقيه..

ولمَ وليس هو بفرد في الإمامة بجملة معانيها؟..

ألم يكن الصديق إماماً كعلى؟.. ألم يكن الفاروق إماماً كعلى؟.. ألم يكن عثمان إماماً كعلى؟.. ألم يكونوا خلفاء راشدين إذا قصدت الخلافة الراسدة بعد النبوة؟..

بلى كانوا أنماة مثله، وسبقوه في الإمامة..

ولكن الإمامة يومئذ كانت وحدها في ميدان الحكم بغير منازع ولا شريك. ولم يكتب لأحد منهم أن يحمل علم الإمامة ليناضل به علم الدولة الدنيوية، ولا أن يتحيز بعسكر يقابلها عسكر، وصفة تناونها صفة، ولا أن يصبح رمزاً للخلافة يقترب بها ولا يقترب بشيء غيرها.. فكلهم إمام حيث لا استثناء ولا التباس، ولكن الإمام بغير تعقيب ولا تذليل هو الإمام كلما وقع الاستثناء والالتباس.

وذاك هو على بن أبي طالب، كما لقبه الناس وجرى لقبه على الألسنة.. فعرفه به الطفل وهو يسمع أماديره المنغومة في الطرقات، بغير حاجة إلى تسمية أو تعريف..

\* \* \*

وخاصية أخرى من خواص الإمامة، ينفرد بها على ولا يجاريها فيها إمام غيره، وهي اتصاله بكل مذهب من مذاهب الفرق الإسلامية منذ وجدت في صدر الإسلام. فهو منشئ هذه الفرق أو قطبها الذي تدور عليه. وندرت فرقه في الإسلام لم يكن على معلما لها منذ نشأتها، أو لم يكن موضوعا لها ومحورا لمباحثتها، تقول فيه وتتردد على قائلين.

وقد اتصلت الحلقات بيته وبين علماء الكلام والتوحيد، كما اتصلت الحلقات بيته وبين علماء الفقه والشريعة، وعلماء الأدب والبلاغة.. فهو أستاذ هؤلاء جميعا بالسند الموصول..

أما الفرق التي جعلته موضوعا لها ومحورا لمباحثتها، فحسبك أن تذكر الخوارج والروافض والشيعة والناصبيين وأهل السنة، فتكون قد ذكرت جميع الفرق الإسلامية بلا استثناء أو باستثناء جد يسير.

هنا تتشتبك الفروع وتتأشب الأفانين، فترى الفرقة الواحدة مزيجا من التصوف والسياسة، كالباطنية على اختلافها.. وقد تترافق بها الفروع حتى تصل إلى القائلين بمذهب الباب أو مذهب البهاء، وهم طرف مقطوع أو موصول، من بعض تلك الأصول..

فالإمام أحق لقب به، وهو أحق الأئمة بلقب الإمام!..

ولقد كانت له آية من آيات الشهداء في كثير من صفاته، وكثير من معارض حياته، وطوارئ أوقاته..

وكانت له في الإمامة آية أخرى من هذه الآيات..

فآية الشهداء أنهم يبخسون حقهم في الحياة، ثم يعطون فوق حقوقهم بعد الممات..

أو هم يعرضون لنا عجائب الدنيا في إقبالها وادبارها، كما قال الإمام رضي الله عنه: «إنها إذا أذربت عن إنسان سلبته محسن نفسه، وإذا أقبلت عليه أغارته محسن غيره».

وكذلك اتفق للإمام في صفة الإمامة، كما اتفق له في معظم الصفات..

فقل أن سمعنا بعلم من العلوم الإسلامية أو العلوم القديمة لم ينسب إليه، وقل أن تحدث الناس بفصل لم ينحلوه إياه، وقل أن توجه الثناء بالعلم إلى أحد من الأوائل إلا كانت له مساهمة فيه..

نحلوه ديوانا من الشعر فيه عشرات من القصائد، وليس بينها إلا عشرات من الأبيات تصح نسبتها إليه..

ونحلوه علما سموه علم «الجفر» وزعموا أنه علم النجوم والأزياج الذي يكشف عن حوادث الغيب إلى آخر الزمان.

ونحلوه مقامات تخلو من أشيع الحروف في الكلمات وهو حرف الألف، ولا يعقل أن تظهر أشباه هذه المقامات قبل عصر الصناعة في أيام العباسيين وما تلاها..

ونحلوه من مصطلحات علم الكلام أقوالا لم تعرف، ولا يعقل أن تعرف قبل ترجمة المفردات الإغريقية بما لها من غرائب النحت والاشتقاق.

وي بعض ما نحلوه يزيده قدرًا ويرفعه شأنًا، لا تصح نسبته إليه...!

وي بعض ما بقى له غير مشكوك فيه ولا مختلف عليه.. كاف لتعظيم قدره وإثبات إمامته في عصره، وبعد عصره.

وعندنا أنه رضي الله عنه كان ينظم الشعر ويحسن النظر فيه، وكان نقده للشعراء نقد عليم بصير، يعرف اختلاف مذاهب القول واختلاف وجوه المقابلة والتفضيل على حسب المذاهب، ومن بصره بوجوه المقابلة بينهم أنه سئل: «من أشعر الناس؟» قال: «إن القوم لم يجرروا في حلقة تعرف الغاية عند قصيتها.. فإن كان ولابد فالملك **الضلليل**».

وهذا فيما نعتقد أول تقسيم لمقاييس الشعر على حسب «المدارس» والأغراض الشعرية بين العرب. فلا تكون المقابلة إلا بين أشباه وأمثال ولا يكون التعميم بالتفضيل إلا على التغلب.

لكنه رضى الله عنه لم يرزق ملكرة الإجادة في شعره، والنبي عليه السلام يرى ذلك حيث سأله أن يأذن لعلّي في هجاء المشركين فقال: «ليس بذلك».. وأحالهم إلى حسان بن ثابت، وندب له من يبصره بمثالب القوم..

وكل شعره الذي رجحت نسبته إليه من قبيل هذه الأبيات التي وصف بها قبيلة همدان في وقعة صفين:

فوارسها حمر النحور دوام  
عجاجة دجن ملبس بقتام  
وكندة في لخم وحى جذام  
إذا ناب دهر جنتى وسهامى  
فوارس من همدان غير لئام  
وكانوا لدى الهيجا كشرب مدام  
لقلت لهمدان : ادخلوا بسلام

ولما رأيت الخيل ترجم بالقنا  
وأعرض نفع في السماء كأنه  
ونادي ابن هند في الكلاع وحمير  
تيممت همدان الذين هم هم  
فجاويني من خيل همدان عصبة  
فخاضوا ظاهرا واستطاروا شرارها  
فلو كنت رضوانا على باب جنة

أو من قبيل هذه الأبيات:

وحمرة سيد الشهداء عمى  
يطير مع الملائكة ابن أمى  
منوط لحمها بدمى ولحمى  
فأيكم له سهم كشهمى  
صغيرا ما بلغت أوان حلمى  
 فمن ذا يدعى يوما كيومى

محمد النبي أخي وصهرى  
وجعفر الذي يمسى ويضحى  
ويشت محمد سكنى وعرسى  
وسبطاً أحمد ولدائى منها  
سبقتكم إلى الإسلام طرا  
وصلillet الصلاة وكنت فردا

وقد نظم شعرا ولا ريب، كما يدل سؤالهم النبي عليه السلام أن يأذن له في هجاء من هجاهم، ولم ينسب إليه شعر.. صع أو لم يصح، أجود مما قدمناه. وليس فيه ما يسلكه بين المجددين من الشعراء، أو يلحق بطبقته بين الكتاب والخطباء..

أما كتاب الجفر أو علم الجفر، فالقول الفصل فيه أقرب من القول الفصل في جميع ما نحلوه وأضافوا إليه.. فمثل على في تقواه وفضله، لا يشتغل بعلم مزعوم هو السحر القديم بعينه، وليس هو مما يليق بورعه ولا ذكائه. وقد نهى وشدد النهي عن تعلم النجوم واستطلاع الغيب بأمثال هذه العلوم، ومن المحقق الذي لا خلجة فيه من الشك عندنا أن النبوءات التي جاءت في نهج البلاغة عن الحجاج بن يوسف وفتنة الزنج وغارات التتار وما إليها، هي من مدخل الكلام عليه.. ومما أضافه النساء إلى الكتاب بعد وقوع تلك الحوادث بزمن قصير أو طويل..

ولا نجزم مثل هذا الجزم في أمر المقامات التي خلت من بعض الحروف، لأن العقل لا يمنعها قطعا كما يمنع استطلاع الغيب المفصل من أزياج النجوم، ولكننا نستبعد جداً أن تكون هذه المقامات من كلام الإمام لاختلاف الأسلوب واختلاف الزمن، وحاجة النسبة هنا إلى سند أقوى من السند الميسر لنا بكثير.

وكذلك نستبعد أنه قال لكاتبه ليظهر علمه بغرير اللغة: «الصدق روانفك بالجذب وخذ المزير بشناترك واجعل حندورتيك إلى قيهلى حتى لا أنفي نفيه إلا أودعتها بحماطة حلجلانك»

أى «الصدق مقعدك بالأرض وخذ القلم بما بين أصابعك واجعل عينيك إلى وجهي حتى لا ألفظ بلفظة إلا وعيتها في سواد قلبك»

فإن الولع بإظهار العلم بالغرير بدعة لم تعرف في صدر الإسلام، ولم يلتف الناس إلى ادعائها إلا بعد استعجمام العرب وندرة العارفين.

ومثل هذا، ما نسبوه إليه حيث زعموا أنه قال: «ما تربعلبتنت قط» أى ما شربت اللبن يوم الأربعاء، و «ما تسبيتمكت قط» أى ما أكلت السمك يوم السبت «وما تسرولقمت قط» أى مالبسست السراويل قاتما.. إلى أشباء هذه المخترعات التي تستغرب لفظاً ومعنى واعتقاداً من رجل كالإمام في صدر الإسلام.

غير أننا نسقطها جميماً، فلا نسقط بها فضلاً ترجح به موازين الإمام في حساب الثقافة.. بل نحسبها فضلاً - إن شئنا - ونسقطها فيبقى له بعدها السهم الراجح في تلك الموازين..

تبقى له الهدایة الأولى في التوحيد الإسلامي، والقضاء الإسلامي، والفقه الإسلامي، وعلم النحو العربي، وفن الكتابة العربي.. مما يجوز لنا أن نسميه أساساً صالحاً لموسوعة المعارف الإسلامية في جميع العصور، أو يجوز لنا أن نسميه موسوعة المعارف الإسلامية كلها في الصدر الأول من الإسلام..

وتبقى له مع هذا فرائد الحكم التي تسجل له في ثقافة الأمة الإسلامية، على تباين العصور..

ففي كتاب نهج البلاغة، فيض من آيات التوحيد والحكمة الإلهية تتسع به دراسة كل مشتغل بالعقائد وأصول التأليه وحكمة التوحيد.

وربما تشكيك الباحث في نسبة بعضها إلى الإمام لغيبة الصيغة الفلسفية عليها وامتزاجها بالأراء والمصطلحات التي اقتبست بعد ذلك من ترجمة الكتب الإغريقية والأعممية، ولا سيما الكلام على الأضداد والطباون والعدم والحدود والصفات والمواضف، ولكن الذي يقرؤه الباحث ولا يشك في نسبته إلى الإمام أو في جواز نسبته إليه، قسط واف لتحقيق رأي القائلين بسبق الإمام في مضمار علم الكلام، واعتراف المعترفين له بالاستاذية الرشيدة لكل من لحق به من أصحاب الآراء والمقولات. وهو على جملته خير ما يعرف به المؤمن ربه وينزه به الخالق في كماله، ومن أمثلته قوله: «الحمد لله الذي لم يسبق له حال حالاً، فيكون أولاً قبل أن يكون آخرًا، ويكون ظاهراً قبل أن يكون باطناً، كل مسمى بالوحدة غيره قليل، وكل عزيز غيره ذليل، وكل قوى غيره ضعيف، وكل مال غيره مملوك، وكل عالم غيره متعلم، وكل قادر غيره يقدر ويعجز، وكل سميع غيره يصم عن لطيف الأصوات، ويصمه كبيرها، ويذهب عنه ما بعد عنها، وكل بصير غيره يعمى عن خفي الألوان ولطيف الأجسام، وكل ظاهر غيره باطن، وكل باطن غيره ظاهر، لم يخلق ما خلقه لتشديد سلطان ولا تخوف من عواقب زمان، ولا استعanaة على من شاور، ولا شريك مكاثر، ولا ضد منافر، ولكن خلائق مربوبون وعباد داخرون - أى ضارعون - لم يحلل في الأشياء فيقال هو فيها كائن، ولم ينأ عنها فيقال هو منها باطن، لم يؤده خلق ما ابتدأ ولا تدبير ما زرأ، ولا وقف به عجز عما خلق، ولا ولجت عليه شبهة فيما مضى وقدر، بل قضاء متقن، وعلم محكم وأمر مبرم...».

أما القضاء والفقه، فالمشهور عنه أنه كان أقضى أهل زمانه وأعلمهم بالفقه والشريعة.. أو لم يكن بينهم من هو أقضى منه وأفقه وأقدر على إخراج الأحكام من القرآن والحديث والعرف المأثور. وكان عمر بن الخطاب يقول كلما استعظم مسألة من مسائل القضاء العويصة، قضية ولا أبا حسن لها: لأنه كان في هذه المسائل يتجاوز التفسير إلى التشريع، كلما وجب الاجتهاد بالرأي الصائب والقياس الصحيح..

وفي أخباره، ما يدل على علمه بأدوات الفقه كعلمه بنصوصه وأحكامه.. ومن هذه الأدوات علم الحساب الذي كانت معرفته به أكثر من معرفة فقيه يتصرف في معضلات المواريث، لأنه كان سريع الفطنة إلى حيله التي كانت تعد في ذلك الزمن الفارزا تکد في حلها العقول، فيقال إن امرأة جاءت إليه وشككت إليه أن أخاها مات عن ستمائة دينار، ولم يقسم لها من ميراثه غير دينار واحد.. فقال لها: لعله ترك زوجة وابنتين وأمًا واثني عشر أخا وأنت؟.. فكان كما قال.

وسئل يوما في أثناء الخطبة عن ميت ترك زوجة وأبوبين وابنتين. فأجاب من فوره: صار ثمنها تسعا. وسميت هذه الفريضة بالفريضة المنبرية، لأنه أفتى بها وهو على منبر الكوفة..

وفي هذه الإجابات، دليل على الذكاء وسرعة البديهة.. فضلا عن الدلالة الظاهرة على العلم بالمواريث والحساب..

وإذا قيل في قضائه إنه لم يكن أقضى منه بين أهل زمانه، صح أن يقال في علم النحو إنه لم يكن أحد أوفر سهما في إنشاء هذا العلم من سهمه. وقد توادر أن أبي الأسود الدؤلي شكا إليه شيوخ اللحن على السنة العرب، فقال له: اكتب ما أملئ عليك، ثم أملأه أصولا منها: إن كلام العرب يتربّك من اسم وفعل وحرف، فالاسم ما أنبأ عن المعنى، والفعل ما أنبأ عن حركة المسمى، والحرف ما أنبأ عن معنى ليس باسم ولا فعل.. وإن الأشياء ثلاثة: ظاهر، ومضمر، وشىء ليس بظاهر ولا مضمر.. وإنما تتفاوت العلماء في معرفة ما ليس بظاهر ولا مضمر.. يعني اسم الإشارة على قول بعض النحاة، ثم قال لأبي الأسود: إنّ هذا النحو يا أبي الأسود.. فعرف العلم باسم النحو من يومها.

وهذه رواية تختلفها روايات شتى تستند إلى المقابلة بين اللغات الأخرى في اشتقاء أصولها النحوية، ولا سيما السريانية واليونانية.. ولكن الروايات العربية لاتنتهي بنا إلى مصدر أرجع من هذا المصدر، وغيرها من الروايات الأجنبية والفرض العلمية لا يمنع عقلاً أن يكون الإمام أول من استنبط الأصول الأولى لعلم النحو العربي من مذكرة العلماء بهذه الأصول بين أبناء الأمم التي تغشى الكوفة وحواضر العراق والشام، وهم هناك غير قليل، ولا سيما السريان الذين سبقو إلى تدوين نحوهم، وفيه مشابهة كبيرة ل نحو اللغة العربية.

وليس الإمام على أول من كتب الرسائل، وألقى العظات، وأطال الخطب على المنابر في الأمة الإسلامية..

ولكنه ولاريب أول من عالج هذه الفنون معالجة أديب، وأول من أضفى عليها صبغة الإنشاء الذي يقتدى به في الأساليب.. لأن الذين سبقوه كانوا يصوغون كلامهم صياغة مبلغين لاصياغة منشئين، ويقصدون إلى أداء ما أرادوه ولا يقصدون إلى فن الأداء وصناعة التعبير، ولكن الإمام علياً تعلم الكتابة صغيراً ودرس الكلام البليغ من روايات الألسن وتدوين الأدراق، وانتظر بالبلاغة حتى خرجت من طور البداهة الأولى إلى طور التفنن والتجوييد.. فاستقام له أسلوب مطبوع مصنوع، هو فيما نرى أول أساليب الإنشاء الفنى في اللغة العربية، وأول أسلوب ظهرت فيه آثار دراسة القرآن والاستفادة من قدوته وسياقه، وتأتى له بسلبياته الأدبية أن يأخذ من فحولة البداوة ومن تهذيب الحضارة، ومن أنماط التفكير الجديد الذي أبدعنته المعرفة الدينية والثقافة الإسلامية.. فديوانه الذي سمي «نهج البلاغة» أحق ديوان بهذه التسمية بين كتب العربية، واستعماله على جزء مشكوك فيه لا يمنع اشتعماله على جزء صحيح النسبة إليه صحيح الدلالة على أسلوبه، وربما كانت دلالة الأخلاق والمعراج فيه أقوى وأقرب إلى الإقناع من دلالة الأسانيد التاريخية، لأن طابع «الشخصية العلوية» فيه ظاهر من وراء السطور ومن ثنياها الحروف، يوحى إليك حيثما وعيته أنك تسمع الإمام ولا تسمع أحداً غير الإمام، ويعز عليك أن تلمع فيه غرابة بين صاحب التاريخ وصاحب الكلام..

على أننا نبالغ ما نبالغ في تمحيص المنحول وغير المنحول من أقوال الإمام ومن فنون ثقافته العامة، ثم تبقى لنا بقية تسمع لنا - بل توجب علينا - أن نسأل: كيف يتسمى العلم بهذا لأى كان من الناس في مثل ذلك الزمان؟

والسؤال لابد منه، ولا نظن قارئا من قراء تاريخ الإمام لم يخطر هذا السؤال  
بباله ولم يرد على لسانه.

ولكن لابد معه من تصحيح الباعث عليه لتصحيح الجواب عنه بعد ذلك..  
فالباعث عليه أننا نبالغ في تجريد البداوة العربية من الصلات المعقولة  
بالتقافة العالمية، سواء كانت من ثقافة العلم والدرس أو ثقافة التواتر والتلقين..  
لكن البداوة لم تكن في الواقع معزولة عن ثقافة الأمم المحيطة بها تلك العزلة  
التي تخطر لنا للوهلة الأولى، فقد كانت على اتصال بعقاد الهند وفارس والروم،  
وكانت للمعارف الإنسانية أشعتها التي تتخلل الجزيرة العربية من قديم العصور.  
وحسينا من أمثلة ذلك، مثال واحد في معسكر الإمام نفسه يغنى عن الأمثلة من قبيله..  
وذلك هو مثال عبد الله بن سبا المشهور ببابن السوداء، وهو يهودي ابن زنجية  
مولود في بلاد اليمن، ومذهبة الذي اشتهر به هو مذهب الرجعة الذي يجمع فيه  
بين قول اليهود بظهور المنقذ من أبناء داود، وقول غيرهم بظهور الإله الذي  
يتقمص جسم إنسان، وقول النصارى بظهور المسيح، وقول أهل فارس بتقديس  
الأوصياء من أقرباء الملوك والأمراء..

فهذه عقيدة لا تظهر من رجل يمني من أهل الجزيرة، إذا تخيلنا أن الجزيرة في  
حضارتها أو بدايتها بمعزل عن ثقافات الهند والفرس والروم وبين إسرائيل، وأن  
الأمة العربية تخلو من أناس سمعوا بالعقاد والفلسفات من طريق القدوة الدينية،  
أو طريق المحاكاة الاجتماعية، أو طريق الدراسة والسماع..

وقد كانت عاصمة الإمام في الكوفة.. وكانت مثابة الغادين والرائحين من أبناء  
الحضارات المعروفة في العالم بأسره، ومن المسلمين الذين عاشوا بها أو بجوارها  
أناس كانوا ينظرون في كتب الفرس ويعجبون بحكمتها كما جاء في سيرة عمر بن  
الخطاب، ومنهم من كان ينظر في النجوم على طريقة الفرس والروم، وحذر بعض  
مؤلاه الإمام أن يسير إلى حرب الخوارج في طالع كوكب من الكواكب المنحوسة، فقال  
له: «أتزعم أنك تهدى إلى الساعة التي من سار فيها صرف عنه السوء؟.. فمن صدق  
بهذا فقد كذب القرآن، واستغنى عن الاستعانة بالله في نيل المحبوب ودفع المكرور»..

\* \* \*

ثم أقبل على الناس بالنصح والموعظة، قائلًا: «إياكم وتعلم النجوم، إلا ما يهندى به فى بر أو بحر.. فإنها تدعوا إلى الكهانة، والمنجم كالكافر، والكافر كالساحر، والساحر كالكافر، والكافر في النار!».

وقد لبث على بن أبي طالب زهاء ثلاثة سنين منقطعاً أو يكاد ينقطع عن جهاد الحكم والسياسة، متفرغاً أو يكاد يتفرغ لفنون البحث والدراسة.. يتأمل كل ما سمع، ويراجع كل ما قرأ، ويعرف كل ما يُعرف، ومن يلقاءه، ويستطلع آنباءه وأراءه وقضاياها.. فمهما يكن قسط الثقافة العالمية قليلاً في بلاد الإسلام على تلك الأيام.. ففيه ولا ريب الكفاية للعقل اليقظان وال بصيرة الوعية أن تفهم ما قد فهمه الإمام، وأن يثبت ما أثبته نهج البلاغة من الخواطر والأحكام..

\* \* \*

على أن هذه الفنون من الثقافة - أو جلتها - إنما تعظم بالقياس إلى عصرها والجهود التي بذلت في بدايتها.

فحصة الإمام من علم النحو - مثلاً - عظيمة لأن الابتداء بها أصعب من تحصيل المجلدات الضخام التي دونها النهاية بعد تقدم العلم وتکاثر الناظرين فيه..

وهكذا يقال في الحساب والمسائل العلمية التي من قبيله، فلا يجوز لنا أن نقيسها بمقاييس العصر الحاضر.. وهي في ابتدائهما أصعب جداً منها في أطوارها التي لحقت بها بعد نمائها واستفاضة البحث فيها..

أما فن الثقافة الذي يقاس بمقاييس كل زمان، فإذا هو عظيم في جميع هذه المقاييس، قليل الفوارق بين البدايات منه والنهايات، فذلك هو فن الكلم الجامعة أو فرائد الحكمة التي قلنا إنها تسجل له في ثقافة الأمم عامة كما تسجل له في ثقافة الأمة الإسلامية، على تباين العصور.

فالكلم الجامع التي رویت للإمام طراز لا يفوقه طراز في حكمة السلوك على أسلوب الأمثال السائرة.

وقد قال النبي عليه السلام: «علماء أمتي كأنبياء بني إسرائيل»

فهذا الحديث الشريف أصدق ما يكون على الإمام على في حكمته التي تقارن  
بحكم أولئك الأنبياء...

فهي من طراز الحكم المأثورة عن أشهر أولئك الأنبياء بالمثل الساندر وهو  
سليمان ابن داود.

ويزيد عليها أنها أبدع في التعبير، وأوفر نصيباً من ذوق الجمال، كقوله مثلاً:  
«نفس المرء خطاه إلى أجله».. أو قوله: «من يعط باليد القصيرة يعط باليد  
الطويلة».. أو قوله: «المرء مخبوء تحت لسانه» أو قوله: «الحلم عشيرة».. أو قوله:  
«من لأن عوده كثفت أغصانه» أو قوله: «كل وعاء يضيق بما جعل فيه إلا وعاء  
العلم فإنها يتسع» إلى أشباه هذه التعبيرات الحسان التي تحار فيها أي مزاياها  
أفضل وأقوم: صدق المعنى، أو بلاغة الأداء، أو جودة الصناعة..

وي بعض أقواله ينضح بدلائل «الشخصية» التي تلازم صاحب الفن الأصيل، فتبس  
معانيه لباساً من خوالج نفسه وأحداث زمانه، كما قال: «صواب الرأي بالدول. يقبل  
باقبالها ويذهب بذهابها» أو كما قال: «ما أكثر العبر وأقل الاعتبار».. أو كما قال:  
«شاركوا الذي أقبل عليه الرزق فإنه أخلق للغنى وأحدر باقبال الحظ عليه».. أو كما  
قال: «إذا هبت أمراً فقع فيه، فإن شدة توقيه أعظم مما تخاف منه».. أو كما قال: «لا  
يقيم أمر الله سبحانه إلا من لا يصانع ولا يضارع ولا يتبع المطامع»..

وله عدا هذه الحكم التي تلونت بألوان نفسه أو ألوان زمانه، حكم كثيرة تصدر  
من كل قائل يقدر عليها، وتتفقد إلى كل سامع يفطن لها كقوله: «كل معدود منقض  
وكل متوقع آت» أو قوله: «إذا كثرت القدرة قلت الشهوة» أو قوله: «أفضل الأعمال ما  
أكرهت نفسك عليه».. أو قوله: «من نصب نفسه للناس إماماً، فليبدأ بتعليم نفسه قبل  
تعليم غيره. ول يكن تأدبه بسيرته قبل تأدبه بسانه، ومعلم نفسه ومؤدبه أحق  
بالإجلال من معلم الناس ومؤدبهم» أو قوله: «الفقيه كل الفقيه من لم يقنط الناس  
من رحمة الله ولم يؤمنهم من روح الله، ولم يؤمنهم من مكر الله».. أو قوله: «قيمة  
كل أمرٍ ما يحسنه» أو قوله: «العاقل يضع الشيء مواضعه» أو قوله: الصبر صبران:  
«صبر على ما تكره، وصبر على ما تحب» أو قوله: «من ملك استثار» أو قوله: «الناس  
أعداء ما جهلوا».. أو قوله: «القرابة إلى الموعد أحوج من الموعد إلى القرابة»..

\* \* \*

وله في المواقف المرتجلة كلمات هي أشبه الكلمات بأسلوب الحكم السائرة.. فلما خرج وحده لبعض المهام التي تردد فيها أنصاره، قالوا له يشيرون إلى أعدائه: «يا أمير المؤمنين نحن نكفيكم» فقال: «ما تكفونني أنفسكم فكيف تكفونني غيركم؟.. إن كانت الرعایا قبلى لتشکو حيف رعاتها، وإنني اليوم لأشکو حيف رعيتي، كأنني المقود وهم القادة، أو الموزوع وهم الوزعة»

ورثى محمد بن أبي بكر حين بلغه مقتله على أيدي أصحاب معاوية فقال: «إن حزننا عليه قدر سرورهم به، إلا أنهم نقصوا بغيضاً ونقصنا حبيباً».

فكل نمط من أنماط كلامه، شاهد له بالملكة الموهوبة في قدرة الوعي وقدرة التعبير.. فهو ولاشك من أبناء آدم الذين علموا الأسماء وأتوا الحكم، وفصل الخطاب.

وقد أخطأ «موير» Moyer المؤرخ الإنجليزي حين قال: إن علياً حكيم كسليمان، وهو مثله حكمته لغيره.. يعني أنه ينصح الناس ولا ينتفع بالنصيحة، فإن «موير» أحبى أن يفرق بين عمل الإنسان بنصيحته وبين انتفاعه بنصيحته. ولاشك أن علياً كان من العاملين بما يقولون ومن المنتصرين بما ينصح به الناس. أما أنه ينتفع بحكمته، فالطيب لا يقدر في علمه أنه قد أعباه علاج نفسه بطبه.. فقد يكون الإخفاق من استعفاء الداء لا من صحة الدواء.

ولا يفوتنا أن بعض هذه النصائح، قد نسب إلى قالة من الأوائل غير الإمام رضي الله عنه، وهذا يستطرد بنا مرة أخرى إلى الصحيح والمنقول من كلام الإمام الذي جمعه الشريف الرضي في «نهج البلاغة» وفرغ من جمعه بعد مقتله بزهاء أربعة قرون، وهو بحث يخرج بنا من موضوع هذا الكتاب إلى دراسة أدبية ليست من أغراضنا الخاصة في التعريف بعقريمة الإمام.. فحسبنا أن أسلوب الإمام معروف في بعض ما ثبت له من رسائله وخطبته، وإن طابع هذا الأسلوب شائع في بعض الكتاب لانقذح فيه كلمة ظاهرة التلقيق هنا أو كلمة ظاهرة الإقحام هناك، أو كلمات يقع فيها الالتباس لاختلاف الصناعة أو اختلاف التفكير. فنحن لأنخطن أن نرى في هذه الخطب والرسائل والأمثال وحدة تتصل علينا، وتقطع علينا، كالوحدة التي نراها بغير انقطاع في كتب الجاحظ وابن المقفع وعبد الحميد.. وهذه الوحدة وحدتها مغنية لنا في تبادل ثقافة الإمام.

أو تذوق أسلوبه الذي لا تخطئ فيه مرة جزالة البداءة وصدق الحاضرة وحسن البداءة وامتزاج الصناعة بالطبع الذي لا تكلف فيه..

ولا يتم القول في ثقافة الإمام على رضي الله عنه، مالم نتممه بالقول في نصيبه من الثقافة العسكرية أو في الحرب، الذي هو مضماره الأول ومناط شهرته التي تبرز فيها صفة الشجاعة قبل كل صفة، وكفاءة المناضل قبل كل كفادة..

فجملة ما يقال في هذا الصدد، أن فن الإمام العسكري هو فن البطل المغوار يناضل الأفراد وينفع الجيش الذي هو فيه بقدوة الشجاعة واذكاء الحماسة وتعزيز الثقة بين صفوفه، وأنه يعرف كيف يكون الهجوم حيث يجب الهجوم، وكيف يحتال على عدوه بما يخلع قلبه ويقتفي عضده.. ومن حيله المشهورة في توهين عزم عدوه، أنه أمر بعقر الجمل في الوعقة المعروفة باسمه، لأنه كان علم القوم الذين كانوا يلتلون به ويتثبتون بشبوبته..

وهذا كله فن البطل المغوار الذي يفرق العسكريون بينه وبين خطط القيادة وفنون التعبئة وتحريك الجيوش..

ولم يرد لنا من أنباء الإمام في هذا الباب ما نحكم به على قيادته العسكرية بهذا الاعتبار..

نعم.. إنه كان يقسم جيشه إلى ميمنة وميسرة وقلب وطلية ومؤخرة، وأشباه ذلك من التقسيمات التي جرى عليها في وقعة صفين على التخصيص..

وكانت له وصاياه المحفوظة في تسيير الجيوش وتأديب الجنود ومعاملتهم لسكان البلاد، ومنها قوله: «إذا نزلتم بعدو أو نزل بكم، فليكن معسكركم من قبل الأشراف وسفاح الجبال، أو أثناء الأنهر، كيما يكون لكم رداء ودونكم ردى، ولتكن مقاتلتكم من وجه واحد أو اثنين، واجعلوا لكم رقباء في صيامى الجبال ومناكب الهضاب، لنلا يأتيكم العدو من مكان مخافة أو أمن، واعلموا أن مقدمة القوم عيونهم، وعيون المقدمة طلائعهم، وإياكم والتفرق فإذا نزلتم فانزلوا جميعاً وإذا ارتحلتم فارتحلوا جميعاً، وإذا غشيمكم الليل فاجعلوا الرماح كفة - أي محطة لكم - ولا تذوقوا النوم إلا غراراً أو مضمضة»..

ومنها قوله: «ولا تسر أول الليل، فإن الله جعله سكنا وقدره مقاما لا ظعنا»  
ومنها قوله للولاة. «إنى سيرت جنودا هى مارة بكم إن شاء الله، وقد أوصيتم  
بما يجب لله عليهم من كف الأذى وصرف الشذى، وأنا أبرا إليكم وإلى ذمتك من  
معرة الجيش إلا من جوعة المضطرب لا يجد عنها مذهبا إلى شعبه، فنكلوا من تناول  
منهم شيئا ظلما عن ظلمهم، وكفوا أيدي سفهائكم عن مضارتهم والتعرض لهم...»  
وهذه وما هو من قبيلها، مناهج موروثة أو أدب هو أقرب إلى نظام الإدارة منه  
إلى خطط التعبئة وقيادة الميدان..

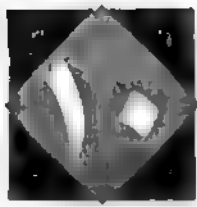
وعلى كونه قد اتبع هذه التقسيمات والمناهج في وقعة صفين، لم تكن الواقعة  
كلها إلا مناورات هجوم ودفاع بين طوانف متفرقة في أوقات متباينة.. كأنها  
ضرب آخر من ضروب فن الحرب على طريقة الفارس المناضل والبطل المفرد في  
موقف المبارزة أو في غمار الصفوف.

\* \* \*

وخلاصة ذلك كله، أن ثقافة الإمام هي ثقافة العلم المفرد والقمة العالية بين  
الجماهير في كل مقام..

وأنها هي ثقافة الفارس المجاهد في سبيل الله، يداول بين القلم والسيف،  
ويتشابه في الجهاد بأسه وتقواه.. لأنه بالباس زاهد في الدنيا مقبل على الله،  
وبالتقوى زاهد في الدنيا مقبل على الله..

فهو فارس يتلاقى في الشجاعة دينه ودنياه، وهو عالم يتلاقى في الدين  
والدنيا بحثه ونجواه..



## فِي بَيْتِهِ

خلاصة رأى الإمام في المرأة أنها «شر كلها.. وشر ما فيها أنه لا بد منها»..

كان يرى لها فضائل خاصة تليق بها غير الفضائل التي تليق بالرجل وتحمد منه.. «فخيار خصال النساء شرار خصال الرجال.. الزهو، والجبن، والبخل.. فإذا كانت المرأة مزهوة لم تتمكن من نفسها، وإذا كانت بخيلة حفظت مالها ومال بعلها، وإذا كانت جبانة فرقت من كل شيء يعرض لها».....

والإمام صائر إلى رأيه هذا في المرأة من كلتا طرفيه، وهمما طريق الحكيم الذي ينظر إليها على سُنّة الحكمة القديمة، وطريق العابد الذي ينظر إليها على سُنّة العبادة في جميع العصور.. ولكنه لا رأى الحكيم ولا حس العابد قد حجبه قط عن فطرته الغالبة عليه، وهي فطرة الفارس المطبوع على آداب الفروسية، ومنها التلطف بالمرأة والمصفع عن عدوانها.. فما انتقم قط من امرأة لأنها أساءت إليه، ولا غفل قط عن الوصية بها في موطن يستدعي هذه الوصية. ومن أمثلة وصاياه في هذا المعنى خطبته بين جنوده قبل لقاء العدو بصفين، حيث يقول:

«لا تهيجوا النساء بأذى وإن شتمن أعراضكم وسببن أمراءكم، فإنهن ضعيفات القوى والأنفس والعقول، إن كنا لنؤمر بالكاف عنهن وإنهن لمشركات، وإن كان الرجل ليتناول المرأة في الجاهلية بالفهر - أى الحجر - أو الهراء فيغير بها وعقبه من يعده...».

وقد كانت ميوله نحو المرأة قوية، كما يظهر من غير حادث واحد.. ومن ذلك صبية السبي التي استولى عليها ويني بها ل ساعتها، وجعلها قسمه من الخمس قبل تقسيمه.. فرأى بعض أصحابه في ذلك ما شکوه إلى النبي عليه السلام من أجله، وربما كان هذا سبب تحذيره منها في الغزوات خيفة على الجيش من شواغلها، فكان يقول لسرياته وجيوشه إذا شيعها: «اعززوا عن النساء ما استطعتم» ويوصي في أمثال هذه المواطن باجتنابها..

غير أنه كان يرى على ما يظهر أن امرأة تقنى عن سائر النساء، فلم يعرف له هوى لامرأة خاصة من نسائه غير الهوى الذي اختص به السيدة فاطمة رضي الله عنها

كرامة لمنزلتها عنده ومنزلتها عند أبيها، وهو غير الهمى الذى تبعثه المرأة بمغريات جنسها.

كان جالسا في أصحابه، فمرت بهم امرأة جميلة، فرمىها القوم بأبصارهم.. فقال رضى الله عنه: «إن أبصار هذه الفحول طوامع، وإن ذلك سبب هياجها.. فإذا نظر أحدكم إلى امرأة تعجبه قليلاً من أهله، فإنما هي امرأة كامرأة».

وعلى الجملة، يمكن أن يقال إن آراء الإمام في المرأة هي خلاصة الحكمة القديمة كلها في شأن النساء..

فهن شر لا بد منه باتفاق آراء الأقدمين، سواء منهم حكماء الهند واليونان أو الحكماء الذين نظروا إلى المرأة بعين الدين من أبناء بني إسرائيل وأباء الكنيسة المسيحية وأنمة الإسلام.

لأنهم كانوا جميعاً يمزجونها بالشهوات التي تثيرها عادة أو غير عادة، ويلقون عليها تبعية الشرور التي تنجم عنها بمحنته أو على الرغم منها، ولم تتغير هذه النظرة بعض التغيير إلا في الأزمنة الحديثة التي نظرت في استقلال التبعات على أساس «الحرية الشخصية».. فحسبت المرأة بما تجنيه، وأوشكت أن تبالغ في تبرئتها من جنایاتها.

فمن السهو عن الحقيقة، أن تتخذ آراء الأقدمين في المرأة دليلاً على نصيبهم من الغبطة أو السكينة في حياتهم البيتية.. لأننا خلقاء أن نحسبهم جميعاً من الأشقياء المعذبين في بيوتهم، وهو ما تأباه البداهة وتتأبه أنباء التاريخ عن كثير من الأزواج والزوجات النابهات.

وليس من اللازم في حياة الإمام خاصة، أن يستمد آراءه في المرأة من حياته البيتية.. فقد كانت تجاربه في الحياة العامة مداراً لا ينفك لهذه الآراء التي شاعت بين الأقدمين حتى أوشكت إلا تحتاج إلى تجربة مكررة، وشاءت المقادير أن تنقضى حياة الإمام على وللمرأة يد في القضاء عليها، فكانت حياته الفالية مهراً لقطام التي قال فيها ابن أبي مياس العرادي:

كمهر قطام من فصيح وأعجم  
وضرب على بالحسام المسمم  
ولا فتك إلا دون فتك ابن ملجم

ولم أر مهراً ساقه ذو سماحة  
ثلاثة آلاف وعبد وقينة  
فلامهر أغلى من على وإن غلا

والذى يجزم به مؤرخ الإمام أن حياته البيتية خلت من شكاوة لم يألفها الأزواج في زمانه، وأنها كانت على أحسن ما وصفت به الحياة الزوجية بين أمثاله..

عاش مع فاطمة رضي الله عنهم، لا يقرن بها زوجة أخرى.. حتى ماتت بعد موت النبي عليه السلام بستة أشهر.. وهي رعاية لها ورعاية لمقام أبيها لاشك فيها، فقد كان النبي عليه السلام كما جاء في الأثر يغار لبناته غيره شديدة، وروى عنه أنه قال وهو على المنبر مرة: «إن بنى هشام بن المغيرة استأنوني في أن ينكحوا ابنتهما على بن أبي طالب، فلا آذن، ثم لا آذن، ثم لا آذن، إلا أن يريد على بن أبي طالب أن يطلق ابنتي وينكح ابنتهما.. فإنها بضعة مني يربيني ما رابها ويؤذيني ما آذاما»

وريما كان من وفاته لها غضبه لغضبها، فأحجم عن مبايعة أبي بكر إلى ما بعد وفاتها على بعض الروايات، ومحركه كما هجرته مدة حياتها. وقد ولدت له أشهر بناته وبناته: الحسن، والحسين ومحسن، وأم كلثوم، وزينب، وماتت ولم تبلغ الثلاثين.

وتزوج بعدها تسع نساء رزق منها أبناء وبنات يختلف في عدم المؤرخون، ويؤخذ من إحصائهم في «الرياض النصرة» للمحب الطبرى أنه رضي الله عنه وافر الحظ من الذرية، بقى منهم بعده كثيرون.

وكان على ما يفهم من خلائقه، ومن سيرته وأخباره، أبو سمحا يستريح للأبناء إلى عطفه، ويختارون على مساجلته الرأى في أخطر ما ينويه من الأحداث الجسام، لما توجه طلحة والزبير نحو العراق، ومعهما السيدة عائشة رضي الله عنها، جاءه ابنه الحسن بعد صلاة الصبح فقال له: «قد أمرتك فعصيتني، فقتل غدا بمعصية لا ناصر لك فيها» فسأله: «وما الذي أمرتني فعصيتكم؟» قال: «أمرتكم يوم أحبط بعثمان رضي الله عنه أن تخرج من المدينة فيقتل ولست بها، ثم أمرتكم يوم قتل لا تباعي حتى تأتيك وفود العرب وبيعة أهل كل مصر.. فإنهم لن يقطعوا أمرا دونك فأبيت.. ثم أمرتكم حين فعل هذان الرجلان ما فعلـا أن تجلسـ في بيتك حتى يصطلحا.. فإن كان الفسادـ كان على يدى غيركـ، فعصيتـنيـ فيـ ذلكـ كـلهـ!..» فلم يأنـفـ أنـ يـسـاجـلـ الرـأـىـ ليـقـنـعـهـ، وـجـعـلـ يـقـولـ لـهـ: «أـىـ بـنـىـ!.. أـمـاـ قـولـكـ لـوـ خـرـجـ

منـ المـدـيـنـةـ حـيـنـ أحـبـطـ بـعـثـمـانـ فـوـالـلـهـ لـقـدـ أحـبـطـ بـنـاـ كـمـاـ أحـبـطـ بـهـ، وـأـمـاـ قـولـكـ لـاـ تـبـاعـ

حتـىـ تـأـتـىـ بـيـعـةـ الـأـمـصـارـ فـإـنـ الـأـمـرـ أـمـرـ أـهـلـ الـمـدـيـنـةـ وـكـرـهـنـاـ أـنـ يـضـيـعـ هـذـاـ الـأـمـرـ،

وأما قولك حين خرج طلحة والزبير فإن ذلك كان وهنا على أهل الإسلام.. وأما قولك.  
اجلس في بيتك فكيف لي بما قد لزمتني؟.. ومن تريدى؟.. أتريد أن أكون مثل الضبع  
التي يحاط بها ويقال: دباب دباب.. ليست هنا حتى يحل عرقواها ثم تخرج.. وإذا لم  
أنظر فيما لزمتني من الأمر ويعنيني، فمن ينظر فيه؟.. فكف عنك أى بني».

وهذه معاملة «أخوة» تستغرب في الأجيال الماضية التي كان للأبوبة فيها  
على البنين سيادة تقرب من سيادة المولى على الرقيق، ولا ينقضها أنه لطم  
الحسن يوما لأنه ظن به تقصيرها في الدفاع عن عثمان.. فتلك سورة الغضب في  
موقف من أندر المواقف التي لا يقاس عليها في سائر الأحوال..

وكان رضي الله عنه، يزمه أن يحيط به أبناءه في محافل الروع ومشاهد  
الزخرف.. فيخرج إليها وهم حافدون به عن يمينه وشماله، ومنهم من يحمل اللواء  
بين يديه، وذلك زهو الشجاع الفخور بأشباله الشجعان..

واشتهر بالعطف على صغارهم، كما اشتهر بمودة كبارهم.. فكان أحب شيء  
إليه أن يداعبهم أو يرى من يداعبونهم، وكانت له طفلة ذكية ولدتها له زوجة من  
بني كلب يخرج بها إلى المسجد ويسره أن يسألها أصحابه: من أخوالك؟.. فتجيب:  
«وه.. وه» محاكاة لعواء الكلاب..

وكان يقول: «إن للوالد على الولد حقا، وإن للولد على الوالد حقا.. فحق الوالد  
على الولد أن يطيعه في كل شيء إلا في معصية الله سبحانه، وحق الولد على  
الوالد أن يحسن اسمه ويحسن أدبه ويعلمه القرآن»..

ومن إحسان التسمية، أنه هم بتسمية ابنه حربا لأنه يرشحه للجهاد وهو  
أشرف صناعاته، لو لا أن رسول الله سماه الحسن، وهو أحسن.. فجرى على هذا  
الاختيار في تسمية أخيه الحسين والمحسن. وأتم حق أبنائه في إحسان  
أسمائهم، فاختار لهم أسماء النبي وأسلافه من الخلفاء: أبي بكر، وعمر، وعثمان.

أما معيشته في بيته بين زوجاته وأبنائه، فمعيشة الزهد والكافاف.. وأوجز ما يقال  
فيها إنه كان يتყى له أن يطعن لنفسه، وأن يأكل الخبز اليابس الذي يكسره على ركبته،  
وأن يلبس الرداء الذي يرعد فيه، وأن أحدا من رعاياه لم يمت عن نصيب أقل من النصيب  
الذى مات عنه وهو خليفة المسلمين.. وكان الخليفة يوم كانت الخلافة تناقض ملك  
الدنيا.. فكان بيته نقىض القصر الذى تعرض الدنيا المملوكة بين أركانه وزواياه..

## صورة مجملة

من كلمات الإمام التي لم يقلها أحد غيره كلمته في خطاب الدنيا حيث يقول:  
«يادنيا غري غيري.. غري غيري!».

وانها لأكثر من كلمة، وأكثر من دعاء..

إنها لسان قدر، وعنوان حياة..

فقد خلق الإمام، وفي كل خليقة من خلائقه الكبار اجتراء على الدنيا، على ضرب من ضروب الاجتراء.

خلق شجاعا بالغا في الشجاعة، وزاهدا عظيم الزهد، ودارسا محبا للحقيقة الدينية يتحرّأها حيث اهتمى إليها..

والشجاع جرى على الدنيا لأنّه لا يبالى الحياة..

والزاهد جرى على الدنيا لأنّه لا يبالى النعيم..

وطالب الحقيقة جرى على الدنيا لأنّها طريق عنده إلى غاية من ورائها..

فأى مصير لهذا الرجل غير الشهادة في زمن لم يعرف بطارئ من الطوارئ، كما عرف بالإقبال على الدنيا؟..

صام الناس قبله عن الدنيا، ثم أقبلوا على الدنيا العريضة بحذافيرها..

هدأت حماسة الدعوة النبوية، وثبتت الطبائع إلى مألفها الذي أشرجت عليه، وتوقفت الأموال من الأمصار المفتوحة على نحو لم تعهد الجزيرة العربية قط في تاريخها

وأقبل الناس على الدنيا، بل هرولوا إلى الدنيا..

وإذا بخليفة جرى عليها زاهر فيها، يقف لهم في طريقها ويصدّهم عنها..  
يصد ماذا؟..

يصد الطوفان، وهو متدفع من وراء السدود..

يصد الطبيعة الإنسانية، وهي منطلقة من عقال التقوى..

يصد ما لا سبيل إلى صده بحال..

فهو مستشهد لا محالة ولو مات على سريره.. فإن الإنسان قد يعيش عيشة الشهداء، ولا يلزم بعد ذلك أن يموت ميتة الشهداء..

وقد لزمه آية الشهادة في كل قسمة كتبت له، وكل حركة سعى إليها أو سعت إليه..  
 فمن آيات الشهادة أن يساق إلى الخلافة، ولا حيلة له في اجتنابها..

ومن آيات الشهادة أن يساق إليها في ساعة الفصل بينها وبين الملك، وتقوم الحوائل كلها بينه وبينها قبل الأوان..

ومن آيات الشهادة أن يساق إليها، ولا حيلة له في تحقيق أغراضها ولا في الخروج من مآزقها..

ومن آيات الشهادة أن يبتلى بأنصاره أشد من بليته بأعدائه، ولا حيلة في تبديل أولئك الأنصار..

ومن آيات الشهادة ألا تغره الدنيا، وقد غرت حوله كل إنسان.. فهو شهيد، شهيد، شهيد..

خرج إلى الدنيا والشهادة مكتوبة على جبينه، وخرج منها والشهادة مكتوبة على ذلك الجبين بضربة حسام..

وصورته المجملة لا تشق على مصوّر ولا على متقرّس، لأنّها صورة المجاهد في سبيل الله بيده وقلبه وعقله، أو صورة الشهيد..

وكل امتحان لقدرته أو لعمل من أعماله، ينبغي أن ينعزل عن محنّة القدر التي لا يغلبها غالب..

وقد كان له رأى عالم، وفطنة حكيم، ومشورة مدبر.. ولكننا إذا قلنا إنه أخفق في العمل لأنّه لم يغلب القدر، فذلك تكليف بما لا يطاق..

وإنما نقول إنه أخفق في العمل ونممسك، ولعله لو تولى الخلافة قبلها أو تولى الملك بعدها لما ظهر منه ذلك الإخفاق..

وحق لا شك فيه أنه أخفق حيث يشرفه إخفاقه، وحيث يخفق الآخرون  
لونصبتهم الأقدار في مثل مكانه.

ومات وقد حل مشكلة الخلافة بلسانه، وهو إلى اليوم موضع الخلاف عليها  
وعليه بين أصحاب المذاهب وأصحاب الأقوال في التاريخ.

فقد كان يود لو أن رسول الله استخلفه من بعده، ولكنه لم يطلب إليه ذلك... ولا  
رأى من الحكمة أن يطلب إليه. قال ابن عباس ورسول الله في مرض الوفاة:  
«اذهب إلى رسول الله، فسله فيمن يكون هذا الأمر. فإن كان فيما علمنا ذلك، وإن  
كان في غيرنا أمر به فأوصي بنا؟.. قال: «والله لئن سألناها رسول الله  
فمنعنها لا يعطينها الناس أبداً.. والله لا أسألها رسول الله أبداً»..

آمن الإمام بحكمة الرسول إيمان محبة وتصديق، ولكنه لم يفارق الدنيا حتى  
كان قد آمن بها إيمان تعليم وتطبيق. فلما سأله: «أنبأ عن الحسن؟» قال: «لأمركم  
ولا أنهاكم» فأنصف الذين سبقوه ولم يفرضوا على الناس استخلافه، لأنهم رأوا  
في موقفه منها مثل ما رأوه في موقف الحسن ابنه، على حكم سواء..

\* \* \*

أى ختام أشبه بهذا الشهيد المنصف من هذا الختام..

لقد ولد كما علمنا في الكعبة، وضرب كما علمنا في المسجد.. فـأية بداية  
ونهاية أشبه بالحياة التي بينهما من تلك البداية وتلك النهاية!..

\* \* \*

## فهرس الكتاب

|     |                           |
|-----|---------------------------|
| ٣   | تقديم                     |
| ٧   | ١- صفاته                  |
| ١٩  | ٢- مفتاح شخصيته           |
| ٢٣  | ٣- إسلامه                 |
| ٢٩  | ٤- عصر الإمام             |
| ٣٩  | ٥- البيعة                 |
| ٧١  | ٦- سياسته                 |
| ٩٧  | ٧- حكومته                 |
| ١٠٥ | ٨- النبي والإمام والصحابة |
| ١١٢ | ٩- ثقافته                 |
| ١٢٧ | ١٠- في بيته               |
| ١٣١ | صورة مجلدة                |